

### ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ.

подъ реданціей Н. А. БЕРЦЯЕВА, при участів Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА.

Въ предшествующихъ книжскахъ «Пути» были напечатаны статьдующихъ аеторовъ: Н. Н. Алексъева, П. Ф. Андерсона, Н. С. Арсеньева, М. Артемьева, П. Аршанео (Франція), Н. Афанасьева, С. С. Безобразова (Іеромонаха Кассіана), Е. Беленсонъ, Н. А. Берднева, П. Бицилли, Н. Бубнова, прот. С. Булгакова, Р. Вальтера, Бар. Б. Вревскаго, Б. П. Вышеславцева, В. Вейдле, Франка Гавена (Америка), М. Георгієвскаго, С. Гессена, А. Глазберга, Н. Н. Глубоковскаго, И. Гофштеттера, В. Гриневичъ, Іеромонаха Льва Жиллэ, Л. А. Запдера, В. А. Зандера, Н. Зернова, В. В. Зъньковскаго, свящ. А. Ельчанинова (†), П. К. Иванова, Ю. Иваска, А. Изюмова, В. Н. Ильина, С. Ильницкаго, А. Карпова, Л. П. Карсавина, А.Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца (Америка), К. Керка (Англія), Г. Колпакчи, Л. Козловскаго(†). (Поль, ша), Г. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курдюмова, А. Лазарева-И. Лаговскаго, Ф. Либа (Шеейцарія), М. Литвіакъ, Н. О. Лосскаго, М. Лоть-Бородиной, Ж. Маритена (Франція), К. Мочульскаго, Я. Меньшкова, П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, Р. Плетнева, А. Полотебневой, В. Расторгуева, Н. Реймерса, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Русскаго Инока (Россія), Ю. Сазоновой, графа А. Салтыкова, Н. Сарафанова, К. Сережникова, Е. Скобцовой (Матери Маріи), И. Смолича, В. Сперанскаго, Ф. А. Степуна, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тиллика (Германія), Н. Тимашева, С. Троицкаго, кн. С. Н. Трубецкого (†), кн. Г. Н. Трубецкого (†), Н. Т. Н. Трубецкого (†), Н. Т. Н. Трубецкого, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), свящ. Г. Цебрикова, Д. Чижевскаго, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), свящ. Г. Цебрикова, Л. Шестова, кн. Д. Шаховского (перомонаха Іоанна), абвата Августина Якубізнака (Франція), Кн. С. Щербатова.

Подписная ціна— въ годъ фр. 35.— (4 книги). Подписна принимается въ конторъ журнала.

## № 50. ЯНВАРЬ — МАРТЪ — АПРЪЛЬ 1936 № 50.

|    | оглавленіе:                                                   | CTP      |
|----|---------------------------------------------------------------|----------|
| 1. | Н. Бердяевь — Проблема человъка (къ построенію христіанской   | i        |
|    | антропологіи)                                                 | 27<br>27 |
| 2. | В. Лосскій. — Открытое письмо Н. А. Бердяеву                  |          |
|    | протойер. С. Четвериковъ. — Открытое письмо Н. А. Бердневу.   | . 32     |
| 3. | Н. Бердяевъ. — Объ авторитеть, свободь и человъчности (отвътъ |          |
| •  | В. Лосскому н о. С. Четверикову)                              |          |
| 4. | Н. Бердлевъ. — Левъ Шестовъ                                   |          |
|    | В. Зъньковскій. — Памяти проф. Г. И. Челпанова                | . 53     |
| •  | Н. Бердяевъ. — Памяти Георгія Ивановича Челпанова             |          |
| ß  | Новыя книги: Л. Шестовъ. — Леви-Брюль; Автореферата           |          |
| •  | книги С. Билгакова «Утъшитель».                               |          |
| П  | риложеніе. — о. С. Билгаковъ. О Софін Премудрости Божісі      |          |

Отвътъ Карловациимъ епископамъ.



## ПРОБЛЕМА ЧЕЛОВЪКА

(Къ построенію христіанской антропологіи)

«In die Mitte der Welt habe ich Dich gestellt, damit Du frei nach allen Seiten Umsehen zu halten vermoegest und erspoehest, wo es Dir behabe. Nicht himmlisch, nicht irdisch, nicht Sterblich und auch nicht unsterblich habe ich Dich geschaffen. Denn Du selbst nach Deinem Willen und Deiner Ehre dein eigener Werkmeister und Bildner sein und Dich aus dem Stoffe, der Dir zusagt, formen, so steht es Dir frei, auf die unterste Stufe der Tierwelt herabzusinken. Doch kannst Du dich auch erheben zu den hoechsten Sphaeren der Gottheit».

Pico della Mirandola.

«Nulle autre religion que la chrétienne n'a connu que l'homme est la plus excellente créature et en même temps la plus misérable».

Pascal

«Nun siehe, Mensch, wie Du bist irdisch
und dann auch himmlisch in einer Person vermischt, und traegest das irdische, und dann
auch das himmlische Bild in einer Person:

mischt, und traegest das irdische, und dann auch das himmlische Bild in einer Person: und dann bist Du aus der grimmigen Quaal und traegest das hoellische Bild an Dir, welches gruenet in Gottes Zorn aus dem Quell der Ewigkeit».

Jacob Boehme

I.

Безспорно проблема человъка является центральной для сознанія нашей эпохи (\*). Она обострена той страшной опасностью, которой подвергается человъкъ со всъхъ сторонъ. Переживая агонію, человъкъ хочетъ знать, кто онъ, откуда онъ пришелъ, куда идетъ и къ чему предназначенъ. Во вторую половину XIX въка были замъчательные мыслители, которые

<sup>\*)</sup> На этомъ особенно настанвалъ Максъ Шелеръ.

переживая агонію, внесли трагическое начало въ европейскую культуру и болъе другихъ сдълали для постановки проблемы человъка, — это прежде всего Достоевскій, Ницше, Кирхегардтъ. Есть два способа разсмотрънія человъка — сверху и снизу, отъ Бога и духовнаго міра и отъ безсознательныхъ космическихъ и теллургическихъ силъ, заложенныхъ въ человъкъ. Изъ тъхъ, которые смотръли на человъка снизу, быть можеть наибольшее значение имъють Марксь и Фрейдъ. изъ писателей послъдней эпохи Прустъ. Но цълостной антропологіи не было создано, видъли тъ или иныя стороны человъка, а не человъка цълостнаго, въ его сложности и единствъ. Я предполагаю разсматривать проблему человъка, какъ философъ, а не какъ теологъ. Современная мысль стоитъ редъ задачей созданія философской антропологіи, новной философской дисциплины. Въ этомъ направленіи дъйствовалъ М. Шелеръ и этому помогаетъ такъ называемая экзистенціальная философія. Интересно отмътить, что до сихъ поръ теологія была гораздо болье внимательна къ интегральной проблемъ человъка, чъмъ философія. Въ любомъ курсъ теологіи была антропологическая часть. Правда, теологія всегда вводила въ свою сферу очень сильный философскій элементь, но какъ бы контрабанднымъ путемъ и не сознаваясь въ этомъ. Преимущество теологіи заключалось въ томъ, что она ставила проблему человъка вообще, въ ея цълости, а не изслъдовала частично человъка, раздробляя его, какъ дълаетъ наука. Нъмецкій ипеализмъ начала XIX в., который нужно признать однимъ изъ величайшихъ явленій въ исторіи человъческаго сознанія, не поставиль отчетливо проблемы человъка. Это объясняется его монизмомъ. Антропологія совпадала съ гносеологіей и онтологіей, человъкъ былъ какъ бы функціей мірового разума и духа, который и раскрывался въ человъкъ. Это было неблагопріятно для построенія ученія о человъкъ. Для специфической проблемы человъка болъе интересны Бл. Августинъ или Паскаль, чъмъ Фихте или Гегель. Но проблема человъка стала особенно неотложной и мучительной для насъ потому, что мы чувствуємъ и сознаемъ, въ опытъ жизни и опытъ мысли, недостаточность и неполноту антропологіи патристической и схоластической, а также антропологіи гуманистической, идущей отъ эпохи Ренессанса. Въ эпохъ Ренессанса быть можетъ наиболъе приближались къ истинъ такіе люди какъ Парацельсъ и Пико делла Мирандола, которые знали о творческомъ призваніи человѣка. \*) Ре-

<sup>\*)</sup> См. блестяще написанную, хотя и очень неполную исторію антропологических ученій: Bernhard Groethuysen: «Philosophische Antropologie».

нессансный христіанскій гуманизмъ преодолѣвалъ границы патристически-схоластической антропологіи, но быль еще связанъ съ религіозными основами. Онъ во всякомъ случать былъ ближе къ истинъ, чъмъ антропологія Лютера и Кальвина, унижавшая человъка и отрицавшая истину о благо-человъчества. Въ основъ самосознанія человъка всегда лежало два противоположныхъ чувства — чувство подавленности и угнетенности человъка и возстание человъка противъ этой подавленности, чувство возвышенія и силы, способности творить. И нужно сказать, что христіанство даеть оправданіе и для того и для другого самочувствія человъка. Съ одной стороны человъкъ есть существо гръховное и нуждающесся въ искупленіи своего гръха, существо низко павшее, отъ котораго требують смиренія, съ другой стороны человѣкъ есть существо, сотворенное Богомъ по Его образу и подобію, Богъ сталъ человъкомъ и этимъ высоко поднялъ человъческую природу, человъкъ призванъ къ сотрудничеству съ Богомъ и въчной жизни въ Богъ. Этому соотвътствуетъ двойственность человъческаго самосознанія и возможность говорить о человъкъ въ терминахъ полярно противоположныхъ. Безспорно христіанство освободило человъка отъ власти космическихъ силъ, отъ духовъ и демоновъ природы, подчинило его непосредственно Богу. Даже противники христіанства должны признать, что оно было духовной силой, утвердившей достоинство и независимость человъка, какъ бы ни были велики гръхи христіанъ въ исторіи.

Когда мы стоимъ передъ загадкой человѣка, то вотъ что прежде всего мы должны сказать: человѣкъ представляетъ собой разрывъ въ природномъ мірѣ и онъ необъяснимъ изъ природнаго міра. \*) Человѣкъ великое чудо, связь земли и неба, говоритъ Пико делла Мирандола (\*\*). Человѣкъ прирадлежитъ и природному міру, въ немъ весь составъ природнаго міра, вплоть до процессовъ физико-химическихъ, онъ зависить отъ низшихъ ступеней природы. Но въ немъ есть элементъ превышающій природный міръ. Греческая философія увидѣла этотъ элементъ въ разумѣ. Аристотель предложилъ опредѣленіе человѣка, какъ разумнаго животнаго. Схоластика приняла опредѣленіе греческой философіи. Философія просвѣщенія сдѣлала изъ него свои выводы и вульгаризировала его. Но всякій разъ, когда человѣкъ совершалъ актъ самосознанія, онъ возвышалъ себя надъ природнымъ міромъ. Самосознаніе

Schriften». 1905.

<sup>\*)</sup> См. замъчательный опыть христіанской антропологіи Несм в лова: «Наука о человъкъ».

\*\*) См. Рісо della Mirandola: «Ausgewachite

человъка было уже преодолъніемъ натурализма въ пониманіи человъка, оно всегда есть самосознаніе духа. Человъкъ сознаетъ себя не только природнымъ существомъ, но и существомъ духовнымъ. Въ человъкъ есть прометеевское начало и оно есть знакъ его богоподобія, оно не демонично, какъ иногда думаютъ. Но самосознаніе человъка двойственно, человъкъ сознаетъ себя высокимъ и низкимъ, свободнымъ и рабомъ необходимости, принадлежащимъ въчности и находящимся во власти смертоноснаго потока времени. Паскаль съ наибольшей остротой выразилъ эту двойственностъ самосознанія и самочувствія человъка, поэтому онъ болъе діалектиченъ, чъмъ К. Бартъ.

Человъкъ можетъ быть познаваемъ, какъ объектъ, какъ одинъ изъ объектовъ въ мірѣ объектовъ. Тогда онъ изслѣдуется антропологическими науками — біологіей, соціологіей, психологіей. При такомъ подходъ къ человъку тѣ или иныя возможно изслѣдовать лишь человъка, но человъкъ цълостный, въ его глубинъ и въ его внутреннемъ существованіи неуловимъ. Есть другой подходъ къ человъку. Человъкъ сознаетъ себя также субъектомъ и прежде всего субъектомъ. Тайна о человѣкѣ раскрывается въ субъектъ, во внутреннемъ человъческомъ существованіи. Въ объективизаціи, въ выброшенности человъка въ объективный мірь тайна о человѣкѣ закрывается, онъ узнаеть о себѣ лишь то, что отчуждено отъ внутренняго человъческаго существованія. Человъкъ не принадлежить цъликомъ объективному міру, онъ имфетъ свой собственный міръ, свой внфмірный міръ, свою несоизмъримую съ объективной природой судьбу. Человъкъ, какъ цълостное существо, не принадлежитъприродной јерархіи и не можетъ быть въ нее вмъщенъ. Человъкъ, какъ субъектъ есть актъ, есть усиліе. Въ субъектъ раскрывается идущая изнутри творческая активность человъка. Одинаково ошибочна антропологія оптимистическая и антропологія пессимистическая. Человъкъ низокъ и высокъ, ничтоженъ и великъ. Человъческая природа полярна. И если что нибудь утверждается въ человъкъ на одномъ полюсъ, то это компенсируется утвержденіемъ противоположнаго на другомъ полюсъ.

Загадка человъка ставитъ не только проблему антропологической философіи, но и проблему антропологизма или антропоцентризма всякой философіи. Философія антропоцентрична, но самъ человъкъ не антропоцентриченъ. Это есть основная истина экзистенціальной философіи въ моемъ пониманіи. Я опредъляю экзистенціальную философію какъ противоположную философіи объективированной (\*). Въ экзистен-

<sup>\*)</sup> См. мою иниту: «Я и міръ объектовъ».

ціальномъ субъектѣ раскрывается тайна бытія. Лишь въ человѣческомъ существованіи и черезъ человѣческое существованіе возможно познаніе бытія. Познаніе бытія невозможно черезъ объектъ, черезъ общія понятія, отнесенныя къ объектамъ. Это сознаніе есть величайшее завоеваніе философіи. Можно было бы парадоксально сказать, что только субъективное объективно, объективное же субъективно. Богъ сотворилъ лишь субъекты, объекты же созданы субъектомъ. Это по своему выражаетъ Кантъ въ своемъ различеніи между вещью въ себѣ и явленіемъ, но употребляетъ плохое выраженіе «вещь въ себѣ», которая оказывается закрытой для опыта и для познанія. Подлиноо экзистенціально у Канта «царство свободы» въ противоположность «царству природы», т. е. объективаціи по моей терминологіи.

Греческая философія учила, что бытіе соотв'єтствуеть законамъ разума. Разумъ можетъ познавать бытіе, потому что бытіе ему сообразно, заключаеть въ себъ разумъ. Но это лишь частичная истина, легко искажаемая. Есть истина болъе глубокая. Бытіе сообразно цълостной человъчности, бытіе — человъчно. Богъ — человъченъ (\*). Потому только и возможно познаніе бытія, познаніе Бога. Безъ сообразности съ человъкомъ познаніе самой глубины бытія было бы невозможно. Это есть обратная сторона той истины, что человъкъ сотворенъ по образу и подобію Божью. Въ антропоморфическихъ представленіяхъ о Богъ и бытіи эта истина утверждалась неръдко въ грубой и неочищенной формъ. Экзистенціальная философія основана на гуманистической теоріи познанія, которая полжна быть углублена до теоріи познанія теоандрической. Человъкообразность бытія и Божества есть снизу увидънная истина, которая сверху открывается, какъ созданіе Богомъ человъка по своему образу и подобію. Человъкъ — микрокосмъ и микротеосъ. Богъ есть микроантропосъ. Человъчность Бога есть специфическое откровеніе христіанства, отличающее его отъ всъхъ другихъ религій. Христіанство — религія Богочелов вчества. Большое значеніе для антропологіи имъетъ Л. Фейербахъ, который быль величайшимъ атеистическимъ философомъ Европы. Въ переходъ Фейербаха отъ отвлеченнаго идеализма къ антропологизму была большая доля истины. Нужно было перейти отъ идеализма Гегеля къ конкретной пъйствительности. Фейербахъ былъ

<sup>\*)</sup> Эту истину предчувствовали И. Киръевскій и А. Хомяковъ, когда основывали познаніе на цълостности и совокупности духовныхъ силъ человъка. Къ этому приближается экзистенціальная философія Гейдеггера и Ясперса, для которой бытіе познается въ человъческомъ существованіи.

діалектическимъ моментомъ въ развитіи конкретной экзистенціальной философіи. Онъ поставиль проблему человъка въ центръ философіи и утверждалъ человъчность философіи. Онъ котълъ поворота къ конкретному человъку. Онъ искалъ не объекта, а «ты» (\*). Онъ училъ, что человъкъ сотворилъ Бога по своєму образу и подобію, по образу и подобію своєй высшей природы. Это была вывернутая на изнанку христіанская истина. Въ немъ до конца оставался христіанскій теологъ, почти мистикъ. Европейская мысль должна была пройти черезъ Фейербажа, чтобы раскрыть антропологическую философію, которую не въ состояніи былъ раскрыть нъмецкій идеализмъ, но она не могла оснтановиться на Фейербахъ. Человъчность или человъкосообразность Бога есть обратная сторона божественности или богосообразности человъка. Это одна и та же бого-человъческая истина. Ее отрицаетъ и антропологія томистская и антропологія бартіанская, какъ и монистическая антропологія гуманистическая. Западной христіанской мысли чужла идея Бого-человъчества (теоандризма), вынашенная русской христіанской мыслью XIX и XX в. в. Тайна Бого-человъчества одинаково противоположна монизму и дуализму и въ ней только и можетъ быть вкоренена христіанская антропологія (\*\*).

H

Проблема человъка можетъ быть цълостно поставлена и ръщена лишь въ свъть идеи богочеловъчества. Даже въ христіанствъ съ трудомъ вмъщалась полнота богочеловъческой истины. Естественное мышленіе легко склонялось или къ монизму, въ которомъ одна природа поглощала другую, или къ дуализму, при которомъ Богъ и человъкъ были совершенно разорваны и раздълены бездной. Подавленность человъка, сознающаго себя существомъ падшимъ и гръховнымъ, одинаково можетъ принять форму монизма и дуализма. Кальвина одинаково можно истолковать крайне дуалистически и крайне монистически. Гуманистическая антропологія, признавшая человъка существомъ самодостаточнымъ, была естественной реакціей противъ подавленности человъка въ традиціонномъ христіанскомъ сознаніи. Человъкъ былъ униженъ, какъ существо гръховное. И это часто производило такое впечатлъніе, что человъкъ есть вобще существо ничтожное. Не только изъ грѣховности человѣка, но изъ самого факта его тварности выводили подавленное и унизительное самосознание человъка.

<sup>\*)</sup> См. L. Feuerbach: « Philisophie der Zukunft»
\*\*) См. о. С. Булгаковъ «Агнецъ Божій».

Изъ того, что человъкъ сотворенъ Богомъ и не въ самомъ себъ имъетъ свою основу, пълали выводъ не о величіи твари, а о ея ничтожествъ. Неръдко слушая христіанскихъ богослововъ и простыхъ благочестивыхъ христіанъ, можно сдълать заключеніе, что Богъ не любить человъка и не хочеть, чтобы чисто человъческое было утверждено, хочетъ униженія человъка. Такъ унижаетъ человъкъ самъ себя, отражая свою падшесть, и періодически возстаеть противъ этой подавленности и униженія въ гордомъ самопровозношеніи. Въ объихъ случаяхъ онъ теряетъ равновъсіе и не достигаетъ подлиннаго самосознанія. Въ господствующихъ формахъ христіанскаго сознанія человъкъ былъ признанъ исключительно существомъ спасающимся, а не творческимъ. Но христіанская антропологія всегда учила, что человъкъ сотворенъ по образу и подобію Божьему. Изъ воточныхъ учителей церкви больше всего сдълалъ для антропологіи Св. Григорій Нисскій, который понимаєть человъка прежде всего какъ образъ и подобіе Божье. Эта идея была гораздо менъе развита на Западъ. Антропологія Бл. Августина, этого антрополога по преимуществу, одинаково опредълившаго и католическое и протестантское понимание человъка, была почти исключительно антерепологіей гръха и спасающей благодати. Но въ сущности изъ ученія объ образъ Божьемъ въ человъкъ, никогда не были сдъланы послъдовательные выводы. Пытались открыть въ человъкъ черты образа и подобія Божьяго. Открывали эти черты въ разумъ и въ этомъ слѣдовали греческой философіи, открывали въ свободѣ, что было уже болье связано съ христіанствомъ, вообще открывали эти черты въ духовности человъка. Но никогда не открывали образа Божьяго въ творческой природъ человъка, въ подобін человъка Творцу. Это означаетъ переходъ къ совершенно иному самосознанію, преодольніе подавленности и угнетенности. Въ схоластической антропологіи, въ томизмъ человъкъ не является творцомъ, онъ есть интеллектъ второго сорта, незначительный (\*). Любопытно, что въ возрождении христіанской протестантской мысли ХХ въка, въ діалектической теологіи, у К. Барта человъкъ оказывается униженнымъ, превращеннымъ въ ничто, между Богомъ и человъкомъ разверзается бездна и самый фактъ боговочеловъченія необъяснимъ. Богочеловъчество Христа остается разорваннымъ и безрезультатнымъ. Но богочеловъчество Христа приноситъ съ собой истину о богочеловъчности человъческой личности.

Человъкъ есть существо способное возвыситься надъ со-

<sup>\*)</sup> Вражду къ пониманію человека, какъ творца, можно встрістить въ новейшей католической книжке: Theodor H a e c k e r' a «Was ist der Mench?»

бой и это возвышение надъ собой, трансцендирование себя, выходъ за замкнутыя предълы самого себя есть творческій актъ человъка. Именно въ творчествъ человъкъ преодолъваетъ самого себя, творчество есть не самоутверждение, а самопреодольніе, оно экстатично. Я говориль уже, что человькь какъ субъектъ есть актъ. М. Шеллеръ даже опредъляетъ человъческую личность, какъ конкретное единство актовъ (\*). Но ошибка М. Шеллера была въ томъ, что онъ считалъ духъ пассивнымъ, а жизнь активной. Въ дъйствительности върно обратное, духъ активенъ, а жизнь пассивна. Но активнымъ можеть быть названь лишь творческій акть. Самый малый актъ человъка есть творческій и въ немъ создается не бывшее въ міръ. Всякое живое, не охлажденное отношеніе человъка къ человъку есть творчество новой жизни. Именно въ творчествъ человъкъ наиболъе подобенъ Творцу. Всякій акть любви есть акть творческій. Нетворческая же активность есть въ сущности пассивность. Человъкъ можетъ производить впочатльніе большой активности, дылать очень активные жесты, распространять вокругь себя шумное движение и вмъстъ съ тъмъ быть пассивнымъ, находится во власти овладъвшихъ имъ силъ и страстей. Творческій актъ есть всегда господство духа надъ природой и надъ дущой и предполагаетъ свободу. Творческій акть не можеть быть объяснень изъ природы, онъ объяснимъ изъ свободы, въ него всегда привходитъ свобода, которая не детерминирована никакой природой, не детерминирована бытіємъ. Свобода до-бытійственна, им'веть источникъ не въ бытіи, а въ небытіи (\*\*) Творчество естъ творчество изъ свободы, т. е. заключаеть въ себъ ничъмъ не детерминированный элементь, который и привносить новизну. Противъ возможности для человъка быть творцемъ иногда возражають на томъ основаніи, что человѣкъ есть существо больное, раздвоенное и ослабленное гръхомъ. Этотъ аргументъ не имъетъ никакой силы. Прежде всего можно было бы совершенно также сказать, что больное, гръховное, раздвоенное существо не способно не только къ творчеству, но и къ спасенію. Возможность спасенія опредъляется посылаємой человъку благодатью. Но и для творчества посылается человъку благодать даются ему дары, геній и таланть и онъ слышить внутренній призывъ Божій. Можно еще сказать, что человъкъ творить именно потому, что онъ существо больное, раздвоенное и недовольное собой. Творчество подобно Платоновскому

<sup>\*)</sup> Cm. ero книгу Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik».

<sup>\*\*)</sup> См. м о и книги «Философія свободнаго духа» и «О назначеніи человъка».

Эросу, имъетъ свой источникъ не только въ богатствъ и избыткъ, но и въ бълности и непостаткъ. Творчество есть одинъ изъ путей исцъленія больного существа человъка. Въ творчествъ преодолъвается раздвоенность. Въ творческомъ актъ человъкъ выходитъ изъ себя, перестаеть быть поглошеннымъ собой и терзать себя. Человъкъ не можеть опредълить себя лишь въ отношеніи къ міру и другимъ людямъ. Тогда онъ не нашель бы въ себъ силы возвыситься надъ окружающимъ міромъ и быль бы его рабомъ. Человъкъ долженъ опредълять себя прежде всего въ отношении къ бытию его превышающему, въ отношеніи къ Богу. Лишь въ обращеніи къ Богу онъ находить свой образь, возвышающій его надъ окружающимь природнымъ міромъ. И тогда только находить онъ въ себъ силу быть творцомъ въ міръ. Скажуть, что человъкъ былъ творцомъ и тогда, когда онъ Бога отрицалъ. Это вопросъ состоянія его сознанія, иногда очень поверхностнаго. Способность человъка возвышаться надъ природнымъ міромъ и надъ самимъ собой, быть творцемъ, зависитъ отъ факта болъе глубокаго, чемъ человеческая вера въ Бога, чемъ человеческое признаніе Бога. — зависить отъ существованія Бога. Это всегда слъдуетъ помнить. Основная проблема антропологіи есть проблема личности, къ которой я и перехожу.

#### III .

Если бы человъкъ былъ только индивидуумомъ, то онъ не возвышался бы надъ природнымъ міромъ\*). Индивидуумъ есть натуралистическая, прежде всего біологическая категорія. Индивидуумъ есть недълимое, атомъ. Всъ относительно устойчивыя образованія, отличающіяся отъ окружающаго міра, какъ карандашъ, стулъ, часы, драгоцѣнный камень и т. п. могутъ быть названы индивидуумами. Индивидуумъ есть часть рода и подчиненъ роду. Біологически онъ происходитъ изъ лона природной жизни. Индивидуумъ есть также соціологическая категорія и въ этомъ качествъ онъ подчиненъ обществу, есть часть общества, атомъ общественнаго цълаго. Съ соціологической точки зрівнія человівческая личность, понятая какъ индивидуумъ, представляется частью общества и очень малой частью. Индивидуумъ отстаиваетъ свою относительную самостоятельность, но онъ все же пребываеть въ лонъ рода и общества, онъ принужденъ разсматривать себя какъ часть, которая можетъ возставать противъ цълаго,

<sup>\*)</sup> Многія мои мысли о личности и индивидуум'в были сказаны въ стать в «Персонализмъ и марксизмъ», а также въ книгахъ «Я и міръ объектовъ» и «О назначеніи челов'вка».

но не можетъ притивопоставить себя ему, какъ цълое въ себъ. Совершенно другое означаеть личность. Личность категорія духа, а не природы и не подчинена природъ и обществу. Личность совсъмъ не есть часть природы и общества и не можетъ быть мыслима, какъ часть въ отношении къ какому-либо цълому. Съ точки зрънія экзистенціальной философіи, съ точки эрънія человъка, какъ экзистенціальнаго центра, личность совсъмъ не есть часть общества. Наобороть общество есть часть личности, лишь соціальная ея сторона. Личность не есть также часть міра, космоса, наобороть, космось есть часть личности. Человъческая личность есть существо соціальное и космическое, т. е. имъетъ соціальную и космическую сторону, соціальный и космическій составъ, но именно потому человъческую личность нельзя мыслить, какъ часть въ отношеніи къ общественному и космическому цълому. Человъкъ есть микрокосмъ. Личность есть цълое, она не можетъ быть частью. Это основное опредъление личности, хотя одного опредъления личности дать нельзя, можно дать цълый рядъ опредъленій личности съ разныхъ сторонъ. Личность какъ цѣлое не подчинена никакому другому цълому, находится внъ отношенія рода и индивидума. Личность должна мыслиться не въ подчиненій роду, а въ соотношеній и общеній съ другими личностями, съ міромъ и съ Богомъ. Личность совсѣмъ не есть природа и къ ней непримънимы никакія категоріи, относящіяся къ природъ. Личность совсъмъ не можетъ быть опредълена какъ субстанція. Пониманіе личности, какъ субстанціи есть натурализація личности. Личность вкоренена въ духовномъ міръ, она не принадлежитъ природной іерархіи и не можетъ быть въ нее вмъщена. Духовный міръ совсъмъ нельзя мыслить, какъ часть іерархической космической системы. Ученіе Өэмы Аквината есть яркій примѣръ пониманія человѣческой личности, какъ ступени въ јерархической космической системѣ. Человъческая личность занимаетъ среднюю ступень между животнымъ и ангеломъ. Но это есть пониманіе натуралистическое. Нужно впрочемъ сказать, что томизмъ дълаетъ различіе между личностью и индивидуумомъ (\*). Для экзистенціальной философіи челов'тческая личность им'ть свое особое внъприродное существованіе, хотя въ ней есть природный составъ. Личность противоположна вещи (\*\*), противоположна міру объектовъ, она есть активный субъектъ, экзистенціальный центръ. Только потому человъческая личность независи-

<sup>\*)</sup> На этомъ особенно настанваетъ Ж. Маритенъ.

\*\*) Это есть основная мысль Штерна, создавшаго философскую систему персонализма, не свободную впрочемъ отъ натурализма.

ма отъ царства кесаря. Она имъетъ аксіологическій, оцъночный характеръ. Стать личностью есть задача человъка. Опредълить кого либо какъ личность, есть положительная оцънка человъка. Личность не рождается отъ родителей, какъ индивидуумъ, она творится Богомъ и самотворится и она есть Божья идея о всякомъ человъкъ.

Личность можетъ быть характеризована по целому ряду признаковъ, которые между собой связаны. Личность есть неизмънность въ измъненіи. Субъекть измъненія остается однимъ и тъмъ же лицомъ. Для личности разрушительно, если она застываеть, останавливается въ своемъ развитіи, не всарастаетъ, не обогащается, не творитъ новой жизни. И также разрушительно для нея, если измѣненіе въ ней есть измѣна. если она перестаетъ быть самой собой, если лица человъческаго больше нельзя узнать. Это тема Ибсеновскаго «Перъ Гинта». Личность есть единство судьбы. Это основное ея опредъленіе. Вмѣстѣ съ тѣмъ личность есть единство во множествѣ Она не составляется изъ частей. Она имъетъ сложный многообразный составъ. Но цълое въ ней предшествуетъ частямъ. Весь сложный духовно-душевно-тълесный составъ человъка представляетъ единый субъектъ. Существенно для личности, что она предполагаетъ существование сверхличнаго, того, что ее превосходить и къ чему она полымется въ своей реализаціи. Личности нътъ, если нътъ бытія выше ея стоящаго. Тогда есть лишь индивидуумъ, подчиненный роду и обществу, тогда природа стоитъ выше человъка и онъ есть лишь ея часть. Личность можеть вмъщать въ себъ универсальное содержание и только личность обладаеть этой способностью. Ничто объективное не вмъщаетъ универсальнаго содержанія, оно всегда частично. Нужно дълать коренное различіе между универсальнымъ и общимъ. Общее есть абстракція и не имъеть существованія. Универсальное же конкретио и имфетъ существованіе. Личность вм'єщаеть въ себ'є не общее, а универсальное, сверхличное. Общее, отвлеченная идея, всегда обозначаетъ образованіе идола и кумира, дізлающаго личность своимъ орудіємъ и средствомъ. Таковы этатизмъ, націонализмъ, сіентизмъ, коммунизмъ и пр., и пр., всегда превращающіе личность въ средство и орудіе. Но этого никогда не дізлаетъ Богъ. Пля Бога человъческая личность есть цъль, а не средство. Общее есть объднение, универсальное же есть обогащение жизни личности. Опредъление человъка, какъ разумнаго существа, дълаетъ его орудіемъ безличнаго разума, оно неблагопріятно для личности и не улавливаеть ея экзистенціальнаго центра. Личность имъетъ чувствилище къ страданію и къ радости.

Личность можетъ быть понята лишь какъ актъ, она про-

тивоположна пассивности, она всегда означаеть творческое сопротивленіе. Актъ всегда есть творческій актъ, не творческій актъ, какъ было уже сказано, есть пассивность. Актъ не можеть быть повтореніемь, онь всегда несеть съ собой новизну. Въ актъ всегда превходитъ свобода, которая и несетъ эту новизну. Творческій актъ всегда связань съ глубиной личности. Личность есть творчество. Какъ было уже сказано, на поверхности человъкъ можетъ производить впечатл вніе большой активности, можетъ дълать очень активные жесты, очень шумныя движенія и внутри, въ глубинъ быть пассивнымъ можеть совсъмъ потерять свою личность. Мы это часто наблюдаемъ въ массовыхъ движеніяхъ, революціонныхъ и контръ-революціонныхъ, въ погромахъ, въ проявленияхъ фанатизма и изувърства. Настоящая активность, опредъляющая личность, есть активность духа. Безъ внутренней свободы активность оказывается пассивностью духа, детерминированностью извив. Одержимость. меліумичность можеть производить впечатлівніе активности. но въ ней нътъ подлиннаго акта и нътъ личности. Личность есть сопротивленіе, сопротивленіе детерминаціи обществомъ и природой, героическая борьба за самоопредъление изнутри. Личность имъетъ волевое ядро, въ которомъ всякое движеніе опредъляется изнутри, а не извиъ. Личность противоположна детерминизму (\*). Личность есть боль. Героическая борьба за реализацію личности болъзненна. Можно избъжать боли, отказавшись отъ личности. И человъкъ слишкомъ часто это пълаетъ. Быть личностью, быть свободнымъ есть не легкость, а трудность, бремя, которое человъкъ долженъ нести. Отъ человъка сплошь и рядомъ требують отказа отъ личности, отказа отъ свободы и за это сулять ему облегчение его жизни. Отъ него требують, чтобы онъ подчинился детерминаціи общества и природы. Съ этимъ связанъ трагизмъ жизни. Ни одинъ человъкъ не можетъ считать себя законченной личностью. Личность не закончена, она должна себя реализовать, это великая задача поставленная человъку, задача осуществить образъ и подобіе Божіе, вмъстить въ себъ въ индивидуальной формъ универсальное, полноту. Личность творитъ себя на протяженіи всей человізческой жизни.

Личность не самодостаточна, она не можеть довольствоваться собой. Она всегда предполагаеть существованіе другихь личностей, выходь изъ себя въ другого. Отношеніе личности къ другимъ личностямъ есть качественное содержаніе человъческой жизни. Поэтому существуеть противоположность между личностью и эгоцентризмомъ. Эгоцентризмъ, по-

<sup>\*)</sup> Ле-Сеннъ въ замъчательной книгъ «Obstacle et Valeur» противополагаеть существование детерминизму.

глошенность своимъ «я» и разсмотръніе всего исключительно съ точки зрѣнія этого «я», отнесеніе всего къ нему разрушаеть личность. Реализація личности предполагаеть видініе другихъ личностей. Эгоцентризмъ же нарущаетъ функцію реальности въ человъкъ. Личность предполагаетъ различеніе. установку разности личностей, т. е. видъніе реальностей въ ихъ истинномъ свътъ. Солипсизмъ, утверждающій, что ничего кромъ «я» не существуетъ и все есть лишь мое «я», есть отрицание личности. Личность предполагаетъ жертву, но нельая пожертвовать личностью. Можно пожертвовать своей жизнью и человъкъ иногда долженъ пожертвовать своей жизнью. но никто не имъетъ права отказаться отъ своей личности, всякій должень въ жертві и черезь жертву оставаться до конца личностью. Отказаться отъ личности нельзя, ибо это значило бы отказаться отъ Божьей идеи о человъкъ, не осуществить Божьяго замысла. Не отъ личности нужно отказаться, какъ думаетъ имперсонализмъ, считающій личность ограниченностью. (\*), а отъ затверявлой самости, мъщающей личности развернуться. Въ творческомъ актъ человъка, который есть реализація личности, должно произойти жертвенное расплываніе самости, отдъляющей человька отъ другихъ людей, отъ міра и отъ Бога. Челов'єкъ есть существо собой недовольное, неудовлетворенное и себя преодолъвающее въ наиболъв значительныхъ актахъ своей жизни. Личность выковывается въ этомъ творческомъ самоопредълении. Она всегда предполагаетъ призваніе, единственное и неповторимое призваніе каждаго. Она слъдуетъ внутреннему голосу, призывающему ее осуществить свою жизненную задачу. Человъкъ тогда только личность, когда онъ слъдуетъ этому внутреннему голосу, а не внъшнимъ вліяніямъ. Призваніе всегда носить индивидуальный характеръ. И никто другой не можетъ ръщить вопроса о призваніи даннаго человъка. Личность имъетъ призваніе, потому что она призвана къ творчеству. Творчество же всегда индивидуально. Реализація личности предполагаеть аскезу. Но аскезу нельзя понимать какъ цъль, какъ вражду къ міру и жизни. Аскеза есть лишь средство, упражненіе, концентрація внутренней силы. Личность предполагаеть аскезу уже потому, что она есть усиліе и сопротивленіе, несогласіе опредъляется извив природой и обществомъ. Достижение внутренняго самоопредъленія требуеть аскезы. Но аскеза легко вырождается, превращается въ самоцъль, ожесточаетъ сердце человъка, дълаетъ его неблагожелательнымъ къ жизни. Тогда она враждебна человѣку и личности. Аскеза нужна не для того, что-

<sup>\*)</sup> Такъ думаетъ Л. Толстой, такъ думаетъ индусская религіозная философія, Э. Гартманъ и мн. др.

бы отрицать творчество человъка, а для того, чтобы осуществлять это творчество. Личность различна, единична, неповторима, оригинальна, не походить на другихъ. Личность есть исключение, а не правило. Мы стоимъ передъ парадоксальнымъ совмъщениемъ противоположностей: личнаго и сверхличнаго, конечнаго и безконечнаго, неизмъннаго и мъняющагося, свободы и судьбы. Наконецъ, есть еще основная антиномія, связанная съ личностью. Личность должна еще себя реализовать и никто не можеть о себъ сказать, что онъ уже вполнъ личность. Но для того, чтобы личность могла себя творчески реализовать, она должна уже быть, долженъ быть тотъ активный субъектъ, который себя осуществляетъ. Этотъ парадоксъ впрочемъ связанъ съ творческимъ актомъ вообще. Творческій акть реализуеть новое, не бывшее въ міръ. Но онъ предполагаетъ творческаго субъекта, въ которомъ дана возможность самоопреодоленія и самовозвышенія въ творчествъ небывшаго. Это есть величайшая тайна человъческаго существованія. Быть личностью трудно, быть свободнымъ значить взять на себя бремя. Легче всего отказаться отъ личности и отъ свободы, жить подъ детерминаціей, подъ авторитетомъ.

#### IV

Въ человъкъ есть безсознательная стихійная основа, связанная съ жизнью космической и съ землей, стихія космо-теллургическая. Самыя страсти, связанныя съ природно-стихійной основой, являются матеріаломъ, изъ котораго создаются и величайшія побродітели личности. Разсудочно-моралистическое и раціональное отрицаніе природно-стихійнаго въ человъкъ ведетъ къ изсущенію и изсяканію источниковъ жизни Когла сознаніе полавляеть и вытесняеть безсознательностихійное, то происходить раздвоеніе человъческой природы и ея затвердъніе и окостеньніе. Путь реализаціи человыческой личности лежить оть безсознательнаго черезъ сознание къ сверхсоэнательному. Для личности одинаково неблагопріятна и власть низшаго безсознательнаго, когда человъкъ цъликомъ опредъляется природой, и затвердълость сознанія, замкнутость сознанія, закрывающаго для человъка цълые міры, ограничивающаго его кругозоръ. Сознаніе нужно понимать динамически, а не статически, оно можетъ суживаться и расширяться, закрываться для цълыхъ міровъ и открываться для нихъ. Нътъ абсолютной, непереходимой границы, отдъляющей сознание отъ подсознательнаго и сверхсознательнаго. То, что представляется средне-нормальнымъ сознаніемъ, съ которымъ связывается общеобязательность и закономърность, есть

лишь извъстная ступень затвердълости сознанія, соотвътствуюшая извъстнымъ формамъ соціальной жизни и общности людей. Но выходъ изъ этого средне-нормальнаго сознанія возможенъ и съ нимъ связаны всъ высшія достиженія человъка, съ нимъ связаны святость и геніальность, созерцательность и творчество. Потому только человъкъ можетъ быть названъ существомъ себя преодолъвающимъ. И въ этомъ выходъ за предълы средне-нормальнаго сознанія, притягивающаго къ соціальной обыденности, образуется и реализуется личность, передъ которой всегда должна быть открыта перспектива безконечности и въчности. Значительность и интересность человъка связаны съ этой открытостью въ ней путей къ безконечному и въчному, съ возможностью прорывовъ. Очень ощибочно связывать личность главнымъ образомъ съ границей, съ конечностью, съ опредъленіемъ, закрывающимъ безпредъльность. Личность есть различение, она не допускаетъ смъщенія и растворенія єъ безличномъ, но она также есть движение въ безпредъльность и безконечность. Потому только личность и есть парадоксальное сочетание конечнаго и безконечнаго. Личность есть выходъ изъ себя, за свои предълы, но при недопущении смъщения и растворения. Она открыта, она впускаеть въ себя цълые міры и выходить въ нихъ, оставаясь собой. Личность не есть монада съ закрытыми дверями и окнами, какъ у Лейбница. Но открытыя двери и окна никогда не означають смъщенія личности сь окружающимь міромъ, разрушенія онтологическаго ядра личности. Поэтому въ личности есть безсознательная основа, есть сознаніе и есть выходъ къ сверхсознательному.

Огромное значение для антропологи имъетъ вопросъ объ отношеніи въ человъкъ духа къ душь и тълу. Можно говорить о тройственномъ составъ человъка. Представлять себъ человъка состоящимъ изъ души и тъла и лишеннымъ духа есть натурализація челов'єка. Такая натурализація несомн'єнно была въ теологической мысли, она напримъръ свойственна томизму. Духовный элементъ быль какъ бы отчужденъ отъ человъческой природы и перенесенъ исключительно въ трансцендентную сферу. Человъкъ, состоящій исключительно изъ души и тъла есть существо природное. Основаніемъ для такой натурализаціи христіанской антропологіи является то что духовный элементь въ человъкъ совсъмъ нельзя сопоставлять и сравнивать съ элементомъ душевнымъ и тълеснымъ. Духъ совсъмъ нельзя противополагать душъ и тълу, онъесть реальность другого порядка, онъ въ другомъ смыслъ реальность. Душа и тъло человъка принадлежатъ къ природъ, онъ являются реальностями природнаго міра. Но духъ не есть природа. Противоположение духа и природы — основное противополо-

женіе именно дука и природы, а не дука и матеріи, или дука и тъла. Духовный элементъ въ человъкъ означаетъ, что человъкъ не только природное существо, что въ немъ есть сверхприродный элементь. Человъкъ соединяется съ Богомъ черезъ духовный элементь, черезь духовную жизнь. Духъ не противополагается душт и тълу и торжество духа совстмъ не означаетъ уничтоженія или умаленія души и тъла. Душа и тъло человъка, т. е. его природное существо, могутъ быть въ духъ, введены въ духовный порядокъ, спиритуализованы. Достиженія цълостности человъческаго существованія и означаеть. что духъ овладъваетъ душой и тъломъ. Именно черезъ побъду духовнаго элемента, черезъ спиритуализацію реализуется личность въ человъкъ, осуществляется его цълостный образъ. По первоначальному древнему своему смыслу духъ (pneuma, rouakh) означалъ дыханіе, дуновеніе, т. е. имълъ почти физическій смыслъ, и лишь позже духъ спиритуализовался (\*). Но понимание духа какъ дуновения и означаетъ, что онъ есть энергія, какъ бы входящая въ человъка изъ болье высокаго плана, а не естество человъка.

Совершенно ложенъ отвлеченный спиритуализмъ, который отрицаеть подлинную реальность человъческого тъла и принадлежность его къ цълостному образу человъка. Невозможно защищать тотъ дуализмъ души и тъла, или духа и тыла, какъ иногда выражаются, который идеть отъ Декарта. Эта точка эрънія оставлена современной психологіей и противоръчитъ тенденціи современной философіи. Человъкъ представляетъ собой цълостной организмъ, въ который входитъ душа и тъло. Самое тъло человъка не есть механизмъ и не можеть быть понято матеріалистически. Сейчась происходить частичный возврать къ Аристотелевскому ученію объ энтелекіи. Тъло неотъемлемо принадлежить личности, образу Божьему въ человъкъ. Духовное начало одухотворяетъ и душу и тъло человъка. Тъло человъка можетъ спиритуализоваться, можеть стать духовнымь теломь, не переставая быть теломь. Въчнымъ началомъ въ тълъ является не его матеріальный физико-химическій составъ, а его форма. Безъ этой формы нѣтъ цълостнаго образа личности. Плоть и кровъ не наслъдуютъ въчной жизни, т. е. не наслъдуетъ матеріальность нашего падшаго міра, но насліздуеть одухотворенная тізлесная форма. Тъло человъка въ этомъ смыслъ не есть только одинъ изъ объектовъ природнаго міра, оно имъетъ и экзистенціальный смыслъ, оно принадлежить внутреннему, не объективированному существованію, принадлежить цізлостному субъекту. Реализація формы тъла привходить въ реализацію личности. Это какъ

<sup>\*)</sup> CM. Hans Leisegang: «Der Heilige Geist» 1919.

разъ означаетъ освобождение отъ власти тъла, подчинение его пуху. Мы живемъ въ эпоху, когда человъкъ и прежде всего его тъло оказываются неприспособленными къ новой технической средъ, созданной самимъ человъкомъ (\*). Человъкъ раздробленъ. Но личность есть цълостное духовное-душевно-тълесное существо, въ которомъ душа и тъло подчинены духу, одухотворены и этимъ соединены съ высшимъ, сверхличнымъ и сверхчеловъческимъ бытіемъ. Такова внутренняя іерархичность человъческаго существа. Нарушеніе или опрокидываніе этой іерархичности есть нарушеніе цълостности личности и въ концъ концовъ разрушеніе ея. Духъ есть не природа въ человъкъ, отличная отъ природы душевной и тълесной, а иманентно дъйствующая въ немъ благодатная мощь (дуновеніе, дыханіе), высшая качественность человъкъ. Подлинно активнымъ и творческимъ въ человъкъ является духъ.

Человъкъ не можетъ опредълить себя только передъ жизнью, онъ долженъ опредълить себя и передъ смертью, долженъ жить, зная, что умреть. Смерть есть самый важный факть человъческой жизни и человъкъ не можетъ достойно жить, не опредъливъ свое отношение къ смерти. Кто строитъ свою жизнь закрывъ глаза на смерть, тотъ проигрываетъ дъло жизни, хотя бы жизнь его была удачной. Достижение полноты жизни связано съ побъдой надъ смертью. Современные люди склонны вильть признакъ мужества и силы въ забвени о смерти, имъ это кажется безстрашіемъ. Въ дъйствительности забвеніе о смерти есть не мужество и безстрашіе, а низость и поверхностность. Человъкъ долженъ преодолъть животный страхъ смерти, этого требуетъ достоинство человъка. Но глубокое отношеніе къ жизни не можеть не быть связано съ трансцендентнымъ ужасомъ передъ тайной смерти, ничего общаго не имъющаго съ животнымъ страхомъ. Низкимъ является забвеніе о смерти другихъ людей, не только о смерти близкихъ, но о смерти всякаго живого существа. Въ этомъ забвеніи есть предательство, ибо всъ за всъхъ отвътственны и всъ имъютъ общую участь. «Участь сыновъ человъческихъ и участь животныхъ -- участь одна: какъ тъ умирають, такъ умирають и и эти», говорить Екклезіасть. Долгь по отношеніи къ умершимъ остръе всъхъ сознавалъ Н. Феодоровъ, который видълъ въ «общемъ дълъ» борьбы противъ смерти сущность христіанства (\*\*). Безъ ръщенія вопроса о смерти, безъ побъды надъ смертью личность не можеть себя реализовать. И отношение къ смерти не можетъ не быть двойственнымъ. Смерть есть ве-

\*\*) См. книгу Н. Феодорова «Философія общаго дъла».

<sup>\*)</sup> См. м о ю статью «Человъкъ и мистика» и книгу Соггге-1'а «L'Homme cet inconnu».

личайщее и предъльное эло, источникъ всъхъ золъ, результатъ гръхопаденія, ибо всякое существо сотворено для въчной жизни. Христосъ пришелъ прежде всего побъдить смерть, вырвать жало смерти. Но смерть въ падшемъ мірѣ имѣетъ и положительный смыслъ, ибо свидътельствуетъ отрицательнымъ путемъ о существованіи высшаго смысла. Безконечная жизнь въ этомъ міръ была бы лишена смысла. Положительный смыслъ смерти въ томъ, что полнота жизни не можетъ быть реализована во времени, не только въ конечномъ времени, но и во времени безконечномъ. Полнота жизни можетъ быть реализована лишь въ въчности, лишь за предълами времени, во времени жизнь остается безсмысленной, если она не получила смысла отъ въчности. Но выходъ изъ времени въ въчность есть скачекъ черезъ бездну. Въ міръ падшемъ этотъ скачекъ черезъ бездну именуется смертью. Есть другой выходъ изъ времени въ въчность — черезъ глубину мгновенія, не составляющаго дробной части времени и не подчиненнаго категоріи числа. Но этотъ выходъ не бываетъ окончательнымъ и цълостнымъ, онъ постоянно опять выпадаеть во время. Реализація полноты жизни личности предполагаеть существование смерти. Къ смерти возможно лишь піалектическое отношеніе. Христосъ смертью смерть попралъ, поэтому смерть имветь и положительный смыслъ. Смерть есть не только разложение и уничтожение человъка, но и облагораживание его, вырывание изъ власти обыденности. Метафизическое учение объ естественномъ безсмертіи души, основанное на ученіи о субстанціональности луши, не ръщаеть вопроса о смерти. Это учение проходить мимо трагизма смерти, раздробленія и распаденія цълостнаго человъческаго существа. Человъкъ не есть безсмертное существо вслъдствіе своего естественнаго состоянія. Безсмертіе достигается въ силу духовнаго начала въ человѣкѣ и его связи съ Богомъ. Безсмертіе єсть задача, осуществленіе которой предполагаеть духовную борьбу. Это есть реализація полноты жизни личности. Безсмертна именно личность, а не душа, какъ естественная субстанція. Христіанство учитъ не о безсмертіи души, а о воскресеніи цълостнаго человъческаго существа, личности, воскресеніи и тъла человъка, принадлежащаго личности. Безсмертіе частично, оно оставляеть человъка раздробленнымъ, воскресеніе же интегрально. Отвлеченный спиритуализмъ утверждаетъ лишь частичное безсмертіе, безсмертіе души. Отвлеченный идеализмъ утверждаетъ лишь безсмертіе идеальныхъ начала въ человъкъ, лишь идеальныхъ цънностей, а не личности. Только христіанское ученіе о воскресеніи утверждаеть безсмертіе, візчность цізлостнаго человізка, личности. Въ извъстномъ смыслъ можно сказать, что безсмертіе есть завоеваніе духовнаго творчества, побъда духов-

ной личности, свладъвшей душой и тъломъ, надъ природнымъ индивидуумомъ. Греки считали человъка смертнымъ, бога же безсмертнымъ. Безсмертіе сначала утверждалось для героя. полу-бога, сверхчеловъка. Но безсмертие всегда означало, что божественное начало проникло въ человъка и овладъвало имъ. Безсмертіе — богочелов'єчно. Безсмертіе нельзя объективировать и натурализировать, оно экзистенціально. Мы должны стать совершенно по ту сторону пессимизма и оптимизма и утверждать героическія усилія челов'єка реализовать свою личность для въчности, независимо отъ успъховъ и пораженій жизни. Реализація личности для візчной жизни имізеть еще связь съ проблемой пола и любви. Полъ есть половинчатость, раздробленность, неполнота человъческаго существа, тоска по восполнении. Цълостная личность бисексуальна, андрогинна. Метафизическій смыслъ любви въ достиженіи цълостности личности для въчной жизни. Въ этомъ есть духовная побъда надъ безликимъ и смертоноснымъ родовымъ пронессомъ \*)

V.

Человъческая личность можетъ себя реализовать только въ общеніи съ другими личностями, въ общинѣ (Communauté, Gemeinschaft). Личность не можетъ реализовать полноту своей жизни при замкнутости въ себъ. Человъкъ не только соціальное существо и не можеть цъликомъ принадлежать обществу, но онъ и соціальное существо. Личность полжна отстаивать свое своеобразіе, независимость, духовную свободу, осуществлять свое призвание именно въ обществъ Необходимо дълать различіе между общеніемъ (communauté) и обществомъ. Общеніе (община) всегда персоналистично, всегпа есть встреча личности съ личностью, «я» съ «ты» въ «мы». \*) Въ подлинномъ общени нътъ объектовъ, личность для личности никогда не есть объекть, всегда есть «ты». Общество абстрактно. оно есть объективація, въ немъ исчезаетъ личность. Общеніе же конкретно и экзистенціально, оно вив объективаціи. Въ обшествъ оформляющемъ себя въ государствъ, человъкъ вступаеть въ сферу объективаціи, онъ абстрагируется отъ самого себя, происходить какъ бы отчуждение отъ его собственной природы. Объ этомъ были очень интересныя мысли у юна-

<sup>\*)</sup> См. мо и книги «О назначении человъка» и «Смыслъ творчества», а также статью Вл. Соловьева «Смыслъ Любви».

\*\*) См. мою книгу «Нимірь объектовъ», а также Магі і пВ и ber: «Ich und Du».

го Маркса (\*). Марксъ открываетъ это отчуждение человъческой природы въ экономикъ капиталистическаго строя. Но въ сущности это отчуждение человъческой природы происходитъ во всякомъ обществъ и государствъ. Экзистенціально и человѣчно лишь общеніе «я» съ «ты» въ «мы». Общество, достигаю щее крайней формы объективаціи въ государствъ, есть отчужденіе, отпаденіе отъ экзистенціальной сферы. Человъкъ превращается въ абстрактное существо, въ одинъ изъ объектовъ, поставленныхъ перепъ пругими объектами. Это ставитъ вопросъ о природъ церкви въ экэистенціальномъ смыслъ слова, т. е. какъ подлиннаго общенія, соборности между «я» и «ты» въ «мы», въ богочеловъческомъ тълъ, въ тълъ Христовомъ. Церковь есть также соціальный институть, дізйствующій въ исторіи, въ этомъ смыслъ она объективирована и есть общество. Церковь была превращена въ идолъ, какъ и все на свътъ. Но церковь въ экзистенціальномъ, не объективированномъ смысль есть общение (communauté), соборность. Соборность есть экзистенціальное «мы». Соборность раціонально не выразима въ понятіи, не поддается объективаціи. Объективація соборности превращаеть ее въ общество, уподобляеть ее государству. Тогда личность превращается въ объектъ, обнаруживаются отношенія господства къ подчиненію, т. е. обратное евангельскимъ словамъ: «вы знаете, что князья народовъ господствуютъ надъ ними и вельможи властвуеютъ ими; но между вами да не будетъ такъ » Экзистенціальное общеніе есть коммуніонъ, истинный коммунизмъ, отличный отъ коммунизма матеріалистическаго, который основанъ на смъщении экзистенціальнаго общенія съ объективированнымъ обществомъ, принудительно организованнымъ въ государство. Общество въ основу котораго будеть положень персонализмъ, признание верховной цѣнности всякой личности и экзистенціальнаго отношенія личности къ личности, превратится въ общину, въ communauté, въ истинный коммунизмъ. Но общение недостижимо путемъ принудительной организаціи общества, этимъ путемъ можетъ быть созданъ болъе справедливый строй, но не братство людей. Общеніе, соборность есть общество духовное, которое скрыто за внъшнимъ, объективированнымъ обществомъ. Въ общении «я» съ «ты» въ «мы» непримътно приходитъ царство Божье. Оно не тождественно съ церковью въ историческомъ, соціальномъ смыслъ слова. Въ сферъ, къ которой принадлежить обшество, наиболъе соотвътствуетъ христіанскому антропологи-

<sup>\*)</sup> См. К. Магх. «Der historische Materialismus». Die Fruehschriften. 2 тома. См. также «А. Сагпи. «Karl Marx» и Lukas «Geschichte und Klassen Bewustsein».

ческому сознанію система, которую я называю персоналистическимъ соціализмомъ. Эта система предполагаєть справедливую соціализацію хозяйства, преодольніе хозяйственнаго атомизма и индивидуализма, при признаніи верховной цьности человьческой личности и ея права на реализацію полноты жизни. Но персоналистическій соціализмъ самъ по себы не создаєть еще общенія, братства людей, это остаєтся задачей духовной. Христіанская антропологія упраєтся въ проблему христіанской соціологіи. Но проблемь человькъ не есть созданіе общества и его образъ и подобіе, человькъ не есть созданіе общества и его образъ и подобіе, человькъ есть созданіе Бога и Его образъ и подобіе. Человькъ имьеть въ себы элементь независимый отъ общества, онъ реализуеть себя въ обществь, но не зависить цьликомъ отъ него. Соціологія должна быть основана на антропологіи, а не наоборотъ.

Послъдняя, предъльная проблема, въ которую упирается философская и религіозная антропологія есть проблема отношенія человъка, человъческой личности и исторіи. Это есть проблема эсхатологическая. Исторія єсть судьба человівка. Трагическая судьба. Человъкъ есть не только существо соціальное, но существо историческое. Судьбы исторіи суть вмізстіз съ тъмъ и мои человъческія судьбы. И я не могу сбросить съ себя бремя исторіи. Исторія есть созданіе челов'єка, онъ согласился идти путемъ исторіи. И вмѣстѣ съ тѣмъ исторія равнодушна къ человъку, она преслъдуетъ какъбы не человъческія цъли, она интересуется не человъческимъ, а государствомъ, націей, цивилизаціей, она вдохновляется силой и экспансіей, она имъетъ дъло прежде всего со среднимъ человъкомъ, съ массой. И человъческая личность раздавлена исторіей. Существуетъ глубочайшій конфликть между исторіей и челов'вческой личностью, между путями исторіи и путями человізческими. Человъкъ втягивается въ исторію, подчиняется ея року и вмъстъ съ тымь находится съ ней въ конфликты, противопоставляеть исторіи цізность личности, ея внутренней жизни и индивидуальной судьбы. Въ предълахъ исторіи этоть конфликть неразръшимъ. Исторія по религіозному своему смыслу есть движеніе къ царству Божьему. И этотъ религіозный смыслъ осуществляется лишь потому, что въ исторію прорывается метаисторія. Но нельзя находить въ исторіи сплощной богочеловъческій процессъ, какъ находилъ, напримъръ, Вл. Соловьевъ въ своихъ «Чтеніяхъ о Богочеловічестві». Исторія не сакральна, сакрализація исторіи есть ложная символизація, санральное въ исторіи им'єть условно-символическій, а не реальный смыслъ. Исторія въ изв'єстномъ смыся в есть неудача царства Божьяго, она длится потому, что царство Божье не осуществляется, не приходить. Царство Божье приходить неприметно, вив

шума и блеска исторіи. Преступность исторіи, истязующая конкретнаго человъка, и значитъ, что царство Божье не реализуется и изживается имманентная кара за эту нереализованность. Христіанская исторія была лишь потому, что эскатологическое ожидание первохристіанства не осуществилось. Первое и второе пришествіе Христа раздвинулось, между ними образовалось историческое время, которое можеть быть неопредъленно длительнымъ. Задача исторіи имманентна, внутренно неразръшима. Исторія не имъеть смысла въ себъ, она имъеть смыслъ лишь за своими предълами, въ сверхъисторическомъ. И потому неизбъженъ конецъ исторіи и судъ надъ исторіей. Но этотъ конецъ и этотъ судъ происходятъ внутри самой исторіи. Конецъ всегда близокъ. Есть внутренній апокалипсисъ исторіи. Апокалипсись не есть только откровеніе конца исторіи, но также откровеніе конца и суда внутри исторіи. Революціи являются такимъ концомъ и судомъ. Христіанская исторія никогда не осуществляла истиннаго христіанскаго персонализма, она осуществляла противоположное. Христіане вдохновлялись не нагорной проповъдью, а силой и славой государствъ и націй, воинствующей волей къ экспансіи. Христіане оправдывали гнеть и несправедливость, были невнимательны къ участи земного конкретнаго человъка, не считали личность высшей цълью. И потому христіанская исторія полжна была кончиться и начаться не христіанская и антихристіанская исторія. И въ этомъ была большая правда съ христіанской точки эрънія. Было много революцій въ исторіи, которыя были судомъ надъ прошлымъ, но всъ революціи заражались зломъ прошлаго. Никогда не было революціи персоналистической, революціи во имя человітческой личности, всякой человітческой личности, во имя реализаціи для нея полноты жизни. И потому неизбъженъ конецъ исторіи, послъдняя революція. Антропологія есть также философія исторіи. Философія же исторіи есть неизбъжно эсхатологія. Философія исторіи есть не столько ученіе о смыслів исторіи черезь прогрессь, сколько ученіе о смыслѣ исторіи черезъ конецъ. Философія исторіи Гегеля для насъ совершенно непріємлема, она имперсоналистична, она игнорируетъ человъка. И потому неизбъжно возстаніе противъ Гегеля такихъ людей, какъ Кирхегардъ, неизбъжно возстаніе противъ мірового духа, превращающаго конкретнаго человъка въ свое средство. Христіанская антропологія должна быть построена не только въ перспективъ прошлаго, т. е. въ обращении къ Христу Распятому, какъ было до сихъ поръ, но и въ перспективъ будущаго, т. е. обращении къ Христу Грядущему, Воскресшему въ силъ и славъ. Но явленіе Христа Грядущаго зависить отъ творческаго дъла человъка, оно уготовляется человъкомъ.

Недостаточность и дефективность гуманистической антропологіи была совсьмъ не въ томъ, что она слишкомъ утверждала человъка, а въ томъ, что она недостаточно и не до конца его утверждала. Гуманизмъ имълъ христіанскіе истоки и въ началь новаго времени существоваль христіанскій гуманизмъ. Но въ дальнъйшемъ своемъ развитіи гуманизмъ принялъ формы утвержденія самодостаточности челов'єка. Какъ только провозглащають, что нътъ ничего выше человъка, что ему некуда подыматься и что онъ довлжеть себъ, человъкъ начинаетъ понижаться и подчиняться низшей природъ. Въ дальнъйшемъ своемъ развитіи, въ XVIII и XIX в. в. гуманизмъ принужденъ былъ признать человъка продуктомъ природной и соціальной среды. Какъ существо исключительно природное и соціальное, какъ созданіе общества, человъкъ лишенъ внутренней свободы и независимсоти, онъ опредъляется исключительно извив, въ немъ ивтъ духовнаго начала, которое было бы источникомъ творчества. Признаніе самодавленія и самодостаточности человъка есть источникъ униженія человъка и ведетъ неотвратимо къ внутренней пассивности человъка. Возвышаетъ человъка лишь сознаніе, что человъкъ есть образъ и подобіе Божіе, т. е. духовное существо, возвышающееся надъ природнымъ и соціальнымъ міромъ и призванное его преображать и надъ нимъ господствовать. Самоутвержденіе человъка приводитъ къ самоистребленію человъка. Такова роковая діалектика гуманизма. Но мы должны не отрицать всякую правду гуманизма, какъ дълаютъ многіе реакціонныя теологическія направленія, а утверждать творческій христіанскій гуманизмъ, гуманизмъ теоандрическій, связанный съ откровеніемъ о Богочеловъчествъ.

Въ чемъ религіозный смыслъ человѣческаго творчества? Смыслъ этотъ гораздо глубже обыкновеннаго оправданія культурнаго и соціальнаго творчества. Творческій актъ человѣка въ сущности не требуетъ оправданія, это внѣшняя постановка вопроса, онъ оправдываетъ, а не оправдывается (\*). Творческій актъ человѣка, предполагающій внѣбытійственную свободу, есть отвѣтъ на Божій призывъ къ человѣку и онъ нуженъ для самой божественной жизни, онъ имѣетъ не только антропогоническое, но и теогоническое значеніе. Послѣдняя тайна о человѣкѣ, которую онъ съ трудомъ способенъ понять, связана съ тѣмъ, что человѣкъ и его творческое дѣло имѣютъ значеніе для самой божественной жизни, являются восполненіемъ божественной жизни. Тайна человѣческаго творчества остается сокровенной, не откровенной въ Священномъ Писаніи.

<sup>\*)</sup> См. м о ю книгу — «Смыслъ творчества. Опыть оправданія человъка».

Во имя человъческой свободы Богъ предоставляетъ самому человъку раскрыть смыслъ его творчества. Идея самодостаточности, самодовольства (Aseitas) божественной жизни есть экзотерическая и въ концъ концовъ ложная идея и она существенно противоположна идеъ Богочеловъка и Богочеловъчества. Черезъ Бого-человъка Христа человъческая природа причастна Св. Троицъ и глубинъ божественной жизни. Существуеть извъчная человъчность въ Божествъ и значить и божественность въ человъкъ. Поэтому творческій актъ человъка есть самообнаружение въ полнотъ божественной жизни. Не всякій творческій актъ челов' ка таковъ, можеть быть и злое діавольское творчество, но оно всегда есть лжетворчество, всегда обращено нъ небытію. Подлинное творчество челов'вка христологично, хотя бы въ сознаніи этого совершенно не было видно. Гуманизмъ не понимаетъ этой глубины проблемы творчества, онъ остается во вторичномъ. Христіанское же сознаніе. связанное съ соціальной обыденностью, оставалось закрытымъ для творческой тайны о человъкъ, оно было исключительно обращено къ борьбъ съ гръхомъ. Такъ было до времени. Но возможно возникновение новаго человъческаго самосознанія въ христіанствъ. Антропологическія изслъдованія должны подготовлять его съ разныхъ сторонъ. Традиціонныя христіанскія антропологіи, какъ и трапиціонныя философскія антропологіи, идеалистическія и натуралистическія, должны быть преодольны. Ученіе о человькь, какъ творць, есть творческая задача современной мысли

Николай Бердяевъ

# ПИСЬМО В. ЛОССКАГО Н. А. БЕРДЯЕВУ\*)

Глубокоуважаемый Николай Александровичъ, на Ваше письмо мнѣ трудно отвѣчать, такъ какъ расхожденіе наше слишкомъ глубокое. Однако, я вполнѣ понимаю Вашу установку, Вы же, считая себя защитникомъ свободы мысли, нашихъ высказываній не хотите ни понять, ни допустить, какъ возможныхъ.

Отрицая начало власти, Вы властью Редактора «Пути», отказываетесь помъстить на его страницахъ разъяснение людей, мыслящихъ иначе чъмъ Вы. Признавая начало власти, мы не настаиваемъ. Однако, не могу не отвътить по пунктамъ на Ваши обвинения.

- 1) Если стать на Вашу точку зрѣнія, то конечно выраженіе своего критическаго мнѣнія лицу, облеченному властью, есть доносъ. Отсюда слѣдуетъ, что отвѣчая на запросъ Іерарха, мы должны были бы, чтобы не стать «доносчиками», уклониться отъ всякаго отвѣта, т. е. признать, что вопросами ученія въ Церкви могутъ заниматься всѣ, кромѣ іерарховъ церкви.
- 2) Вы говорите, что схаризмы власти вообще не существуетъ». Не знаю, на чемъ Вы основываете это столь ръшительное утвержденіе. Апостолъ Павелъ, несомнънно обладавшій даромъ «различенія духовъ», держится иного мнънія. Перечисляя харизмы, онъ упоминаетъ и «управленія» (І Кор. 12, 28), обращаясь же къ надъленнымъ Дарами благодати въ Церкви назидаетъ и «начальствующихъ», которые должны начальствовать «съ усердіемъ» (Рим. 12, 6-8). Я могъ бы

<sup>\*)</sup> Письмо В. Лосскаго ко мив, которое печатаеть «Путь», есть уже отвыть на мое частное письмо къ нему написанное по поводу моего отказа напечатать в «Пути» документь фотіевскаго братства еще разъ осуждающій о. С. Булгакова.

Николай Бердяевъ

привести еще множество свидътельствъ, но боюсь, что Вы упрекнете меня въ текстопоклонствъ и слъпомъ подчинении

авторитету, хотя бы и Священнаго Писанія.

Власть, какъ начало порядка, несомнънно есть благо. Недаромъ и Устроитель мірового порядка называется Господомъ, откуда именуется всякое господство на небесахъ и на землъ. Она становится насиліємъ только вслъдствіе человъческаго несовершенства и гръха, черты же «гръха властвованія» пріобрѣтаеть только если низшее господствуеть надъ высшимъ. напр., когда государство подчиняеть себъ Церковь или јерархи Церкви, забывая о превосходствъ своей духовной власти, обращаются къ свътскимъ насильственнымъ мърамъ господствованія («дымное надменіе свътской власти», по канонамъ). Порядокъ въ церковной жизни, осуществляемый носителями «харизмы власти», ісрархісй, распространяется на всъ свободныя проявленія Духа, - даже на пророчествованія (І Кор., 14), для которыхъ Апостолъ учреждаетъ особыя правила. И здъсь нътъ «угащенія Духа», поскольку самая власть въ Церкви также является харизмой, отъ того же Духа Святаго, которымъ, строясь изъ различныхъ дарованій и служеній «все зданіе слагаясь стройно, возростаеть въ светлый храмъ въ Господи» (Еф., 2, 21). Внъ этого богоустановленнаго порядка никогда не проявлялись дъйствія Святого Духа — если не считать Его проявленіями безпорядочную духовную жизнь нъкоторыхъ мистическихъ сектъ, вродъ средневъковыхъ «братьевъ свободнаго духа», или нашихъ хлыстовъ.

3) Отрицать свободу человъческой мысли или утверждать. что она должна протекать «черезъ административные укавы», я думаю не приходило въ голову и Аракчееву: тъмъ менъе сознательнымъ членамъ Церкви. Но защита свободы мысли въ Церкви не можетъ принимать формы защиты свободы моей мысли отъ Истины, данной въ полнотъ Церкви Духомъ Святымъ. Мое богословствование свободно, но чтобы вполнъ явилась въ немъ Истина, я долженъ свободно покориться Истинъ, свободно признать себя несвободнымъ отъ гръха. тварной ограниченности, самостной замкнутости, испорченности ума. Только перестраивая все свое существо, «совлекаясь себя», обновляя свой умъ, мысля иными законами, ему не свойственными, постоянно превышая себя, можно достигнуть полноты богопостиженія, къ которой призваны всь члены Церкви, ибо всъмъ данъ Духъ Истины. Догматы Церкви имъютъ прежде всего апофатическій характеръ, воспитывая умъ къ отръшенію отъ его обычныхъ законовъ мышленія. свидътельствуя о его ограниченности и несовершенствъ. Это не значить, что догматы являются откуда то извив, какъ Deus ex machina; это значить, что Духъ Святой не только усвояеть

Церкви Истину, но также и пути къ ея совершенному, сознательному, творческому постиженію. Но діалектика этого постиженія иная, чъмъ во всякомъ другомъ творчествъ. Начало ея послушаніе, т. е. признаніе, что Истина не зависить отъ моихъ творческихъ усилій, я ничего отъ себя къ ней прибавить не могу; путь — освобождение отъ своей ограниченности: постиженіс — тожпество моего сознанія и Истины. «умъ Христовъ», т. е. совершенная свобода ума, творящаго или на лагающаго догматы силою Святаго Духа, которая становится нашей силой. Заъсь отсутствуетъ противоположность субъекта и объекта въ постижении Истины: «познайте Истину и Истина сдълаетъ васъ свободными». Въ этомъ сокровенный «Ватиканскій погмать» Православія. Я беру на себя смізлость утверждать, что Ваша «профетическая философія (не касаясь здъсь ея содержанія) можетъ быть развиваєма Вами именно потому, что Вы, какъ сынъ Церкви внутренне ощущаете необхолимость этой высочайшей свободы. Однако, путь къ этой свободъ черезъ свободное послушание Истинъ, черезъ «совлеченіе своего», Вы отрицаете, а потому остаетесь субъектомъ передъ лицомъ внъшняго объекта (Истины), или же самъ объектъ превращаете въ продуктъ творчества субъекта. Отцы никогда не отстаивали своего творчества въ Церкви, но съ великимъ дерэновенісмъ зашищали самоочевидную въ Церкви Истину. Не держась «своего», они лично отказывались отъ своихъ ошибокъ, будучи максимально свободными, не защищали своей своболы. Защита своей свободы передъ лицемъ высшей свободы въ Церкви была бы защитой своей ограниченности, т. е. своего рабства. Самый вопросъ о защитъ нашихъ правъ въ Церкви - ложенъ, такъ какъ эти права неограничены.

Противопоставлять себя — Церкви, свою мысль — Истинъ, значитъ утверждать свое право на заблуждение. Церковь не отнимаеть и этого права: безь возможности заблужденія не было бы свободнаго послушанія Истинъ, пути кь высшей свободъ сыновъ Церкви. Но Она ограждаетъ Истину, отдъляя ее отъ лжи, осуждаетъ ученія ограничивающія Истину, нарушающія ея апофатическій характерь, являющійся въ этомъ смыслъ «соблазномъ», т. е. препятстві мъ къ отръшенному постиженію Истины членами Церкви. Къ защитъ Истины призваны всъ въ Церкви, но Истина не внъшній объектъ, сообразно которому каждый должень «уръзывать» свою мысль, а лично данная каждому самоочевидность: не одинъ общій, но множество раздъльныхъ языковъ пламени сошли въ Пятидесятницу и почили на каждомъ. Потому каждый членъ Церкви можетъ свидътельствовать объ Истинъ, когда она искажается къмъ либо изъ братьевъ. Потому же эта защита самоочевидной въ Церкви Истины не зависить отъ количества («вси» или «многіе»), отъ «соборности» въ ложномъ, демократическомъ пониманіи этого слова, но отъ свободнаго согласія хотя бы ніжоторыхъ, гдъ свидътельствомъ непогрышимости является единый въ нихъ Духъ Божій, Источникъ самоочевидности Истины и ео естьхъ. Отсюда неизбъжность постепеннаго торжества Истины надъ ложнымъ ученіемъ во всей Церкви.

Защита Истины въ Церкви принадлежить всъмъ, но обязанность этой зашиты лежить прежде всего на епископахъ, харизматическихъ охранителяхъ порядка церковной жизни. Харизма не всегда достаточно культивируется, а потому отдъльный епископъ можетъ ощибаться и въ сужденіяхъ и въ дъйствіяхъ. Однако, его права (върнъе обязанности) судить о дълахъ ученія и принимать тв или иныя мвры къ огражденію паствы, никто не можеть отрицать, хотя всякій (и прежде всего тотъ, кого коснулось осужденіе) можетъ спорить, доказывая несправедливость осужденія, обращаясь, если надо, къ суду всей Церкви. «Репрессія» (ссли Вы хотите называть это репрессіей) состоить въ томъ, что человъку предлагается свободно ръшить, по совъсти убъдиться, защищаеть ли онъ только свою мысль и свой опыть, или же Истину, опыть Церкви. Тѣ, кто хотять защищать свою мысль, какъ только «свою», и не могуть оть нея отказаться, справедливо несуть отлучение: Церковь для нихъ не нужна, они предпочли Ей свое достояніе (еретики). Тъ, кто имъетъ внутреннее самосвидътельство Истины и возражая на осуждение отстаивають свои высказыванія, какъ выражающія ученіе Церкви, борятся за нихъ, противостоя іерархамъ и соборамъ и, въ концъ концовъ, неизбъжно побъждають. (Св. Максимъ Исповъдникъ. Св. Фотій. Св. Григорій Палама и многіе другіе Отцы). Тѣ, кто будучи обличаемы не увърены въ истинности своихъ высказываній по тъмъ или инымъ пунктамъ. — если они подлинно внутренно свободны, легко признають свои ошибки и отъ нихъ отказываются (Св. Дмитрій Ростовскій, по вопросу объ эпиклесись).

Все сказанное столь нормально и очевидно, что становится совершенно непонятнымъ волненія и возмущенія, по поводу осужденія ученія о. С. Булгакова М. Сергіємъ Московскимъ. Могу объяснить это только массовымъ помраченіємъ церковнаго сознанія, утратой внутренней свободы сужденія, «мракобъсіємъ свободы».

4) Вы считаете, что Ваши взгляды могуть быть въ большей степени признаны «еретическими», чѣмъ ученіе о. С. Булгакова, что Вы менѣе православны и церковны, чѣмъ онъ. Въ послѣднемъ Вы, можетъ быть, правы. Но именно поэтому Церковь призываетъ къ отвѣту о. С. Булгакова, ибо его богословіе для Нея не безразлично, и можетъ пройти спокойно

мимо Вашихъ, хотя бы и самыхъ крайнихъ высказываній, которыя останутся для Нея не болъе какъ частнымъ мнъніемъ. «Кому много дано, съ того много и спросится».

- 5) Васъ удивило, что въ своемъ письмъ я высказалъ сочувствіе Вамъ. Напомню, что это сочувствіе и даже почитаніе было отнесено мною лишь къ нъкоторымъ, точно обозначеннымъ мною сторонамъ Вашего творчества (обличение «церковной буржуазности», господства націонализма въ Церкви, отстаивание значения аристократического начала, понимание К. Леонтьева). Выражая сочувствіе этимъ взглядамъ, я хотыль ясные показать Вамь, что мы (вопреки Вашему убыжденію) не слѣпые «мракобъсы», отвергающіе огульно все, что высказывають инакомыслящіе, но обладаемь свободнымь и непредвзятымъ умомъ. Иной смыслъ въ моемъ выраженіи сочувствія Вамъ трудно найти, котя Вы, кажется, нашли возможнымъ использовать эти слова, а также и основную интенцію моего письма къ Вамъ, въ крайне неблагопріятномъ для меня смысль. Предвзятость не даеть мъста не только христіанскому, но просто справедливому отношенію къ ближнему, тымь болье къ противнику. Кто же посль этого «еретикъ противъ любви»?
- 6) Вы пишете, что о. С. Булгаковъ очень больной человъкъ и что на него можетъ очень плохо подъйствовать, «если будетъ продолжаться травля (?) противъ него». Какъ я узналъ на дняхъ, этотъ же аргументъ былъ приведенъ къмъ то М. Сергію. Онъ отвътилъ на это, что тъмъ болъе надо дать человъку возможность скоръе отказаться отъ заблужденій. Конечно, такая точка эрънія естественная для христіанина, глубоко чужда обывательски-безбожнымъ представленіямъ о любви.

Вотъ что могу сказать въ заключеніе: если ужъ говорить о «травлѣ», то травля ведется противъ насъ, притомъ посредствомъ самаго уродливаго вида «властвованія», демагогіи, инсинуацій, клеветы и другихъ оружій «общественнаго мнѣнія». Пресса для насъ закрыта. Мы не имѣемъ возможности печатно высказать своихъ убѣжденій, а безъ этого условія всякая борьба противъ насъ будетъ чистымъ насиліемъ, позорнымъ для тѣхъ, кто его употребляетъ. Если Вы отказываетесь напечатать наше «Разъясненіе» въ «Пути», чтобы тѣмъ не содѣйствовать распространенію осужденія о. С. Булгакову, то опубликуйте, по крайней мѣрѣ, нашу переписку: Вашъ отвѣтъ на «разъясненіе» и настоящее мое письмо, въ которомъ вопросъ объ о. С. Булгаковѣ, по существу, не затраги-

вается. Этого требуетъ не только христіанская совъсть, но просто джентельменское отношеніе къ противнику.

Искренно уважающій Васъ

Владиміръ Лосскій, Б. Ф.

23-го ноября 1935 г.

## ОТКРЫТОЕ ПИСЬМО Н. А.БЕРДЯЕВУ

Глубокоуважаемый Николай Александровичъ,

Въ третій разъ я берусь за перо, чтобы на этотъ разъ высказаться по поводу Вашей послѣдней статьи «Духъ Великаго Инквизитора» въ № 49-мъ «Пути». Кому-нибудь со стороны можетъ показаться даже смѣшнымъ, что я считаю какъ бы своимъ долгомъ откликаться печатно на каждую Вашу статью

Но сейчась, я дъйствительно не могу молчать. Если я промолчу, то, миъ кажется, я своимъ молчанісмъ солидаризуюсь съ Вами въ Вашемъ отзывъ о Русской іерархіи, о Русской Церкви, о Православіи А съ этимъ не мирится моя совъсть. Если съ другими Вашими статьями я могъ не соглащаться, то послъдняя Ваша статья меня глубоко оскорбила и возмутила не только своимъ тономъ, отдъльными выраженіями, но, главнымъ образомъ, Вашимъ отношенісмъ къ Церкви. Я былъ бы очень радъ увилъть, что я ошибаюсь, что я не понялъ Васъ. Вотъ почему я и пишу Вамъ, въ надеждъ, что Вы сможете разубъдить меня. Если я понялъ Васъ не върно, простите меня, но я долженъ сказать Вамъ то, что я думаю и что тяготитъ мою душу.

Вся Ваша статья дышеть высокомпърнымъ пренебреженіемъ къ Русской Церкви и ея ігрархіи, и въ этомъ заключаєтся ея глубоко обидный смыслъ. Если бы Вы сгоряча выбранили того или иного іграрха, или то или иное явленіе въ русской церковной жизни, это не было бы обидно — праведный гнѣвъ, какъ бы онъ ни былъ суровъ, всегда понятенъ и всегда простителенъ. Но въ Вашей статьъ звучитъ не праведный гнѣвъ, а презрпъніе, осужденіе есей русской ігрархіи, есей русской Церкви. Вы какъ бы отдъляете себя отъ Русской Церкви и противопоставляете себя ей въ своей праведности и высотъ. И у меня невольно возникаетъ вопросъ — съ Церковью ли Вы, или противъ нея? Я былъ бы счастливъ получить отъ Васъ на

этотъ вопросъ ясный и успокоивающій отвѣтъ. Говорятъ, что Вы въ своей статьѣ выступаете поборникомъ праваго дѣла. Но развѣ можно защищать правое дѣло, возводя на другихъ не-

правду?

Я вспоминаю близкаго Вамъ Ф. М. Достоевскаго. И онъ иногда очень рѣзко говорилъ о Русской Церкви и объ отдѣльныхъ представителяхъ ея клира. Но у него сквозъ рѣзкія слова всегда чувствовалась искренняя любовь къ Церкви, егъра еъ нее. Онъ видѣлъ въ ней сердце, весну духовной жизни русскаго народа и признавалъ, что Церковъ сохранила въ русскомъ народѣ чистый Ликъ Христовъ во всей его неповрежденности.

Такого отношенія къ Русской Церкви нѣтъ въ Вашей статьѣ.

Я, какъ и Вы, осуждаю указъ м. Сергія, но по другимъ соображеніямъ. Я не раздѣляю Вашего мнѣнія, что свобода есть высшая цѣннность.

Высшею цѣнностью жизни является не свобода, а истина, ибо только истина обезпечиваетъ подлинную свободу (loan. VIII. 32). Кромѣ того, я не нахожу, что церковная іерархія совершаетъ посягательство на свободу, когда указываетъ неправду того или другого богословскаго мнѣнія и предостерегаетъ паству отъ принятія этого мнѣнія. Іерархія не только имѣетъ право, но и обязана охранять чистоту церковнаго ученія и бороться съ его засореніемъ неправильными мнѣніями.

Въ этомъ заключается одна изъ ея основныхъ обязанностей, и эта обязанность неоднократно указана ей и самимъ Іисусомъ Христомъ, и Апостолами. И если бы іерархія перестала говорить, то оказалось бы, что въ Церкви им ветъ право говорить каждый, только не іерархія.

Неправда м. Сергія не въ томъ заключается, что онъ подняль голось въ защиту истины, а въ томъ, что онъ заговорилъ о предметь, съ которымъ не ознакомился предварительно. Это первое. А вторая его неправда, какъ и неправда Карловацкаго Собора, заключается въ томъ, что они поторопились со своимъ заключеніемъ. Они произнесли судебный приговоръ, тогда какъ на самомъ дълъ необходимо было произвести предварительно всестороннее и благожелательное разсмотръніе оспариваемаго вопроса. Въдь и самъ авторъ оспариваемыхъ богословскихъ мнъній не упорствуетъ въ ихъ непогръшимости и готовъ выслущать ихъ критику. Какая же была необходимость ставить его въ положеніе подсудимаго и требовать отъ него сознанія своей вины и покаянія?!

Однако неправда отдъльныхъ іерарховъ и есть только ихъ личная неправда, а не неправда всей Русской Церкви, или всего Православія. Между тъмъ Вы ставите вопросъ о

«возможности мысли въ Православіи», Вы спрашиваете: «Есть ли Православіе религія свободы дука, или инквизиціонный застънокъ?» Вы обвиняете всю русскую іерархію въ приписываніи себъ «непогръшимости, превышающей папскую непогръшимость». Вы иронизируете, что «нужно быть лавочникомъ или консисторскимъ чиновникомъ», (т. е. человъкомъ невъжественнымъ или формалистомъ) для того, чтобы усваивать Православія», и забываете, что именно «лавочники» не разъ спасали Православіе въ тяжкія эпохи русской церковной исторіи. Вы называете православіе русской іерархіи «рабьей и темной религіей», и противопоставляете ему русскую религіозную мысль конца XIX и начала XX въка. безъ которой все русское церковное прошлое представляется Вамъ «пустыней»... Но такъ ли это? Никто, знающій, любящій и цънящій Русскую Церковь не назоветь «пустыней» то прошлое русскаго народа, гдъ сіяють труды и подвиги Кіево-Печерскихъ иноковъ, государственная дъятельность такихъ князей, какъ св. Александръ Невскій, миссіонерскіе труды Леонтія Ростовскаго, Стефана Пермскаго, или Иннокентія, митрополита Московскаго, дъятельность Западно-русскихъ братствъ, подвиги Сергіевъ Радонежскихъ, Серафимовъ Саровскихъ, русское старчество XIX въка и т. д. Правда, у насъ не было книжной религіозной философіи, но мы не были лишены жизненной религіозной философіи, жизненной религіозной мудрости и своеобразной духовной православной культуры, свътившей русскому народу изъ монастырскихъ келій.

Бога, какъ Вы и сами утверждаете въ книгъ «Я и міръ объектовъ», можно познавать не только научно, объективно, внъшнимъ образомъ, путемъ разсудочныхъ умозаключеній, но и субъективно, внутреннимъ непосредственнымъ воспріятіємъ, чистымъ сердцємъ и подвигомъ вѣры. Этимъ именно послъднимъ путемъ преимущественно и познавался Богъ въ Русскомъ Православіи, хотя оно не чуждо было и вившняго богопознанія. Весь этоть многов' вковый періодъ внутренняго познаванія Бога и жизни въ Богъ для Васъ какъ будто не существуеть и поплинная религіозная жизнь начинается въ Россіи только съ конца XIX вѣка, съ появленія новой религіозной философіи. Такое Ваше утвержденіе равносильно отрицанію Русской Церкви. Вы упрекаете м. Сергія въ томъ, что онъ односторонне понимаетъ смыслъ Боговоплощенія, разсматривая его исключительно, какъ дъло спасеніе, а не какъ продолжающееся міротвореніе. Христіанская Церковь всегда признавала и признаетъ, что Сынъ Божій сошелъ съ неба на эємлю «насъ ради человъкъ, и нашего ради спасенія ». Самъ Іисусъ Христосъ говорилъ о Себъ, что Онъ пришелъ «взыскать и спасти погибшихъ». Эту истину исповъдуетъ каждый христіанинъ, приступая къ Св. Чашѣ: «Вѣрую, Господи, и исповѣдую, яко Ты еси во-истину Христосъ, Сынъ Бога живаго, пришедый въ міръ грѣшныя спасти, отъ нихъ же первый есмь азъ». Эту радостную для грѣшника истину спасенія Вы называете «утилитарнымъ пониманісмъ христіанства», и утверждаете, что «сведеніе всего христіанскаго міросозерцанія къ сотеріологіи даетъ возможность укрѣплять организацію власти». (?) По Вашимъ словамъ «за этимъ скрыты инстинкты господства и власти». Искажая смыслъ глубочайшаго и трогательнъйшаго догмата Боговоплощенія, Вы этимъ несомнънно содъйствуете разложенію правильнаго пониманія христіанства въ русскомъ обществъ и въ русской молодежи. Истину великой тайны нашего спасенія черевъ боговоплощеніе Вы подмѣняете теоріей міротворческаго процесса.

Вы ставите въ укоръ м. Сергію и упоминаніе о въчныхъ адскихъ мукахъ, ученіе о которыхъ будто бы «всегда было опорой власти, господства и религіозной тираніи». Но въдь Вы сами знаете, что ученіе объ адскихъ мукахъ не есть выдумка церковной іерархіи, а совершенно ясныя евангельскія слова (Мф. XXV. 46).

Затъмъ. Вы переходите къ «основному вопросу объ ортодоксіи и ереси», и говорите, что «эти понятія носять соціологическій характеръ. Ортодоксія есть религіозное сознаніе коллектива, и за ней скрыто властвование коллектива надъ своими членами. Это есть организованное господство рода надъ индивидуумомъ». Можетъ быть въ извъстныхъ случаяхъ Вы и правы: ортодоксія и ересь получають классовый характерь и выражають традиціонное мнініе господствующаго большинства съ одной стороны, и самостоятельное, свободное сужденіе меньшинства съ другой стороны. «Еретиками» оказываются люди живые, не мирящіеся съ общепринятой бездушной рутиной и подвергающієся за это гоненіямъ. И въ этихъ случаяхъ названіе «еретика» пріобрѣтаетъ даже лестный карактеръ, свидътельствуя объ оригинальности, независимости и смълости человъка, выступающаго противъ установившейся традиціи.

Однако этотъ смыслъ понятія ортодоксіи и ереси не имъетъ никакого отношенія къ Православію. Въ Православной Церкви подъ именемъ Православія (которое въ этомъ случать надо отличать отъ термина «ортодоксія») разумтется върность чистому, безпримъсному ученію Церкви; подъ именемъ же ереси разумтется отступленіе отъ чистоты церковнаго ученія и его искаженіе. И то и другое, т. е. и Православіе и ересь опредъляются въ Церкви по признаку истины, а не по признаку большинства или меньшинства голосовъ, а также и не по классовому признаку. Поэтому въ исторіи Церкви бывали слу-

чаи, когда Православіе представлялось однимъ человѣкомъ (Василіемъ Великимъ, Максимомъ Исповѣдникомъ и др.), а на сторонѣ ереси было подавляющее большинство и сама императорская власть. И все таки Православіе оставалось Православіемъ, т. е. истиной, а ересь оставалась ересью, т. е. ложью.

\* \*

Я не могъ не высказать Вамъ всѣхъ этихъ моихъ недоумѣній и вопросовъ, вызванныхъ Вашей послѣдней статьей, и я буду Вамъ очень благодаренъ, если Вы отвѣтите мнѣ на нихъ также охотно и обстоятельно, какъ Вы и раньше мнѣ отвѣчали, и, главное, отвѣтите на самый мучительный для меня вопросъ — съ Русской ли Вы Церковью, или противъ нея?

Глубокоуважающій Васъ Протоіерей Сергій Четвериковъ.

1936, 2, III,

# ОБЪ АВТОРИТЕТЪ, СВОБОДЪ Й ЧЕЛОВЪЧНОСТИ

## I. Отвътъ В. Лосскому.

«Духъ дышеть, гдъ хочеть, и голось его слышишь, а не знаешь, откуда приходить и куда уходить».

отъ Іоанна, гл. 3, 8.

Мы, очевидно, принадлежимъ съ В. Лосскимъ къ совершенно разнымъ духовнымъ мірамъ, боюсь, что даже къ разнымъ религіямъ. Напрасно только онъ думаетъ, что онъ вполнъ понимаеть мою установку, я же не хочу понять высказыванія Фотіевскаго братства. Не такъ трудно понять высказыванія очень распространенныя и почитающія себя традиціонными по преимуществу. Непониманіе же моей точки эрънія уже видно изъ письма В. Лосскаго. Неужели въ самомъ дълъ онъ поняль мое отрицаніе харизмы власти въ томъ смыслъ, что я отрицаю всякое проявление власти, въ томъ числъ и редактора журнала, хотя власть эта очень невелика? Журналъ обыкновенно имъетъ то или иное идейное направление и редакторъ естественно долженъ проявлять власть въ сообразованіи съ этимъ направленіемъ. Но моя редакторская власть приблизительно такая же, какъ моя власть не приглашать къ себъ въ домъ лицъ почему-либо мнъ непріятныхъ. Такого рода власть лишена всякаго рода репрессивности. Впрочемъ я думаю, что для защиты свободы иногда нужно примънять принуждение, напр., для предупрежденія побъды фашизма. Письма къ высшей церковной іерархіи объ еретичности чьихъ либо взглядовъ въ томъ лишь случав не будутъ доносомъ, если јерархи не будуть уподоблять себя «князьямъ народовъ» и «вельможамъ», т. е. не будуть имъть воли къ господству и властвованію, не будуть начальствомь, способнымь примънять репрессіи. Но

іерархи церкви очень охотно уподобляють себя военному начальству, такъ иногда и говорять: «мы генералы» или «мы полковники» Вопросъ о власти основной. В. Лосскій принадлежитъ къ поколънію, которое полюбило власть превыше всего. Міръ сейчасъ обожаеть власть и ненавидить свободу. Я отношусь съ презрѣніемъ и гадливостью къ этому рабьему міру и мнъ нисколько не импонируетъ, если бы большая часть человъчества стала такой. Да она и всегда была такой. Свобода аристократична и лишь немногіе всегда ее любили и зашищали. Я достаточно хорошо знаю, что нашъ падшій міръ не можетъ обойтись безъ власти, совершенное безвластіе возможно лишь въ царствъ Божьемъ. Но власть совсъмъ не связащанна, она земного происхожденія и относится къ сферъ соціологіи, а не теологіи, она принадлежить къ низшей, а не высшей ступени бытія. Совершонно невозможно стало пользоваться цитатами изъ Апостола Павла, въ которыхъ онъ признаетъ божественное происхождение власти и требуеть, чтобы рабы повиновались господамъ, и придавать имъ характеръ божественнаго откровенія. Слова Ап. Павла не в'єчныя истины и совершенно очевидно вызваны историческимъ положеніемъ первохристіанъ въ римской имперіи. Что рабъ долженъ повиноваться господамъ, это «истина» того же рода, какъ «истина» катехизиса митрополита Филарета о священности кръпостнаго права, которая была выброшена изъ катехизиса послъ освобожденія крестьянь. И ръшительно все сказанное о власти принадлежить къ такого рода «истинамъ», слишкомъ человъческимъ, не божественнымъ. В. Лосскій и его единомышленники, повидимому, совствмъ не хотять видеть, что тварная ограниченность и испорченность, на которыхъ они такъ настаивають, поражаеть и власть и ея носителей. И даже болъе нужно сказать, къ общей гръховности человъческой природы у носителей власти присоединяется еще «гръхъ власти», «покоть власти». И это происходить и въ церкви и въ государствъ. Представители власти какъ разъ самые подозрительные люди, у которыхъ послъдствія первороднаго гръха самоутвержденія, гордыни и воли къ господству удваиваются по ихъ положенію. Этому научаеть вся всемірная исторія. Власть есть господство человъка надъ человъкомъ, неизбъжно переходящее въ насиліе и принужденіе. Но духъ не знаетъ господства, духъ есть свобода. Представление себъ Бога устроителемъ мірового порядка, монархомъ, властью есть искаженное человъческое представление о Богъ, явно взятое изъ соціальныхъ отношеній людей. Къ Богу не примънима категорія власти, потому что она слишкомъ низкая для Бога категорія. взятая изънизшихъ сферъ соціальной жизни. Богъ не имветь никакой власти, онъ имфетъ меньше власти, чфмъ городовой.

Богъ обладаетъ силой, а не властью. Сила не есть власть. Власть есть безсиліе. Власть существуетъ потому лишь, что нѣтъ силы овладѣвать душами людей, ихъ преображать и просвѣтлять. Повидимому, единомышленники и единочувственники В. Лосскаго смѣшиваютъ гармонію, ладъ съ властью. Но наиболѣе непонятно у нихъ связываніе познанія истины съ властью. Что общаго можетъ имѣть познаніе истины съ властью? Вся исторія учитъ тому, что власть лишь насиловала познаніе и лишь искажала истину. Власть руководствовалась соціально-утилитарными мотивами, интересами поддержанія властвованія, а не познаніемъ истины, которая всегда опасна для порядковъ установленныхъ властью.

В. Лосскій требуеть покорности, послущанія истинь въ въ противоположность настаиванію на своемъ, на своемъ мнъніи, на своей лищь истинь. При этомъ онъ, повидимому, обвиняеть о. С. Булгакова въ томъ, что тоть упорствуеть въ защить своей истины. Это самое слабое мьсто въ письмь. Всякій настоящій философъ, ученый, всякій человъкъ познанія отстаиваеть свое пониманіе истины совствить не потому, что это понимание его, а потому, что онъ убъжденъ въ истинности этого пониманія. Докажите ему ложность этого пониманія и онъ отъ него откажется. Послушание истинъ для меня абсолютное требование познания, но послушание истинъ, а не начальству, не указамъ и не приказамъ, послушаніе Богу, а не человъкамъ, не человъческимъ властямъ. Человъкъ, который отстаиваль бы свое понимание истины исключительно потому, что оно его, заслуживалъ бы отлученія не только отъ церкви, но и отъ философіи, отъ науки, отъ права познавать. Бороться противъ ложнаго пониманія и примѣненія авторитета въ церкви можно во имя истины, во имя Бога. И весь вопросъ, кто ръщаеть, на чьей сторонъ истина. В. Лосскій и всъ поклонники авторитета увърены, что существуетъ такой непогръшимый трибуналъ, который ръщаетъ, въ чемъ истина и на чьей сторонь. Но такого трибунала не существуеть, объ этомъ свидътельствуетъ вся исторія, такого непогръщимаго трибунала православіе не признаеть, даже въ католичествъ признаніе такого трибунала есть порочный кругь. Гарантій нізть. Въ этомъ тайна христіанской свободы. Патріархи, папы, митрополиты, епископы, синоды, и соборы тысячу разъ ошибались и ихъ сужденія потомъ опорачивались. Сказать же, что непогръшимый авторитетъ почість на церкви, какъ цъломъ, на церковной соборности, и значить сказать, что непогръщимаго трибунала не существуеть и что такова природа духа и дужовной жизни въ отличіе отъ жизни государствъ, отъ законническаго царства кесаря. Въ письмъ В. Лосскаго проскальзываеть непонятное притязание на непогращимость отдальныхъ

членовъ церкви. Очевидно онъ имъетъ ввиду членовъ Фотіевскаго братства. Но такого рода притязаніе не заслуживаеть даже опроверженія. Впрочемъ защитники авторитета всегда были такими, они всегда защищали собственную непогръщимость. Православная церковь не знаетъ такого ученія, которое давало бы возможность признать непогращимость митрополита Сергія или какого либо митрополита. Истина, именно сушая истина, а не то или иное субъективное мнѣніе, требуетъ свободы для своего раскрытія и внъ свободы она не открывается людямъ. Внъ свободы существуетъ лишь полезная ложь. полезная для укрѣпленія той или иной власти ложь. Истинно или ошибочно ученіе о. С. Булгакова о Софіи и кенозисъ не могуть рышить ни указы митрополита Сергія, въ которые онъ облекаетъ свои спорныя личныя богословскія мнѣнія. ни тъмъ менъе письма и заявленія Фотіевскаго братства. И о. С. Булгаковъ не только можеть, но онъ долженъ бороться за свое понимание христіанской истины, онъ имфетъ право отказаться отъ него лишь въ томъ случав, если онъ самъ, своболно убълиться въ ошибочности этого пониманія. Никто не знаетъ, что церковное сознаніе признаетъ черезъ нѣкоторое время истиннымъ иил ложнымъ, можетъ быть мнънія современныхъ митрополитовъ или членовъ Фотіевскаго братства булуть признаны не только ложными, но и еретическими. Пля этого было не мало примъровъ въ исторіи. Неръдко церковныя осужденія были потомъ признаны совершенно ошибочными.

Необходимо, наконецъ, возстать противъ того отвратительнаго искаженія идеи свободы, которое позволяють себъ враги свободы. Современный міръ повидимому совстыть потерялъ способность понимать, что такое свобода. Свобода не есть притязаніе и требованіе челов' жка, свобода не есть легкость и распущенность жизни. Свобода есть не требованіе предъявленное человъкомъ Богу, а требование предъявленное Богомъ человъку. Свобода не права, а обязанность. Это Богъ требуетъ отъ человъка, чтобы онъ былъ свободенъ духомъ, и Ему ничто не нужно, что не отъ свободы произошло. Человъкъ же самъ очень легко отказывается отъ свободы и боится свободы, онъ предпочитаетъ рабство, считаетъ его болъе легкимъ. Свобода не легка, она страшно трудна, она есть бремя, она сурова. Въ современномъ міръ люди отказываются отъ свободы и идутъ за авторитетомъ, за диктатора, потому что боятся суровости, тяжести, бремени свободы. Свобода порождаетъ страданіе. И боящіеся страданія отрекаются отъ свободы и отдаютъ себя авторитету и какой угодно тираніи. Именно авторитетъ хочетъ создать для людей легкую жизнь, снять бремя, подкупая этимъ людей. И люди совершаютъ предательство относительно достоинства человъка. Именно человъкъ, идущій путемъ свободы, ничего не можетъ себъ позволить, не можетъ распуотиться и позволить себъ легкую и пріятную жизнь. Именно свобода требуетъ самопреодолънія, какъ самопреодольнія требуеть творчество. Творческая свобода есть неустанное трансцендирование человъка, переростание себя, восхожденіе. Жизнь же подъ авторитетомъ и властью потакаетъ слабостямъ человъка, подкупаетъ его, требуетъ не героизма, а послушности. Свобода есть совершеннольтие человъка, жизнь же совершеннолътнихъ болъе трудная, болъе суровая, болъе отвътственная, чъмъ жизнь дътей. Отказъ отъ свободы есть боязнь отвътственности, есть желаніе переложить ее съ себя на другихъ. Только рабы понимаютъ свободу, какъ самопопускание, какъ слъдование своей низшей природъ. какъ соблазнъ дълать, что хочешь. Люди, сознавшіе достоинство и отвътственность человъка, понимаютъ свободу, какъ суровое возложение на себя отвътственности, какъ требование самопреодольнія и возвышенія, какъ согласіе на страданіе во имя высшаго достоинства человъка, какъ борьбу, которая можеть потребовать героизма Свобода героична и потому ее не любять и боятся. Слишкомъ часто смиреніе и послушаніе прикрывають собой низость характера и трусость. Свобода духовна, она есть обнаружение духа въ человъкъ и этимъ опредъляется ея страшная требовательность къ человъку. Но люди рабыхъ инстинктовъ никогда не поймутъ, что такое свобода, они всегда будутъ клеветать на свободу. Въ современномъ міръ съ необычайной силой проснулись стадные инстинкты, стадо же не знаетъ свободы. Но христіанское откровеніе обращено не къ стаду, а къ человъческой личности, сознавшей свое богоподобное достоинство. Гръхъ и есть отречение отъ достоинства свободы, покорность рабству.

Имъю еще яъсколько замъчаній. В. Лосскій говорить, что богословствованіе должно быть аповатическимъ. Но именно его богословствованіе совсъмъ не аповатическое, оно катоватично въ самомъ дурномъ смыслъ этого слова. В. Лосскій какъ будто бы не понимаетъ, что перенесеніе на Бога и на отношенія Бога къ міру и человъку категорій, взятыхъ изъ соціальныхъ отношеній людей, изъ отношеній господства и властвованія, и есть отрицаніе аповатическаго богопознанія, отрицаніе тайны божественной жизни, которая не можетъ походить на самую низменную человъческую соціальную дъйствительность. Прилагать къ Богу что либо взятое изъ жизни государства, изъ царства кесаря, и есть самое противоположное методу аповатическому. Если про Бога нельзя даже сказать, что Онъ бытіе, то тъмъ менъе можно сказать, что Богъ есть власть, Богъ есть монархъ и что отношеніе Бога къ человъку и міру

есть отношенія властвованія. Когда въ мірѣ нигдѣ больше не будеть монархій, то потеряеть всякій реальный смысль мышление о Богъ. какъ о монархъ. Только въ божественной любви и жертвъ пріоткрывается правда о Богъ, превышающая все, что было перенесено на Него изъ низкой соціальной и государственной дъйствительности. Раскрывается человтьчность Бога, т. е. самое божественное, наиболъе непохожее на безчеловъчность человъческаго міра. Именно Богъ человъченъ, человъкъ же до ужаса безчеловъченъ и хочетъ сообщать Богу свою безчеловъчность. Я очень благодаренъ В. Лосскому за его разръщение мнъ. какъ лицу не пуховному, высказывать какія угодно еретическія мифнія. Но я не предполагаю воспользоваться этимъ разръщеніємъ. Я предполагаю воспользоваться своей свободой для того, чтобы искать и защищать Истину, хотя въ этомъ великомъ дълъ отнюдь не считаю себя непогръшимымъ. Не могу удержаться отъ того, чтобы не сказать, какое возмущение вызвали во мнъ приводимыя слова М. Сергія по поводу бользни о. С. Булгакова. Въ этихъ словахъ есть чтото безчеловъчное, инквизиторское, не христіанское, не евангельское, полное отсутствіе любви и милосердія. Митр. Сергій, если онъ дъйствительно сказалъ приводимыя слова, ставитъ субботу выше человъка, т. е. защищаетъ законническую религію фарисеевъ. Но ставить субботу выше человъка есть измъна завътамъ Христа. Христіане часто бывали такими измънниками. Всякій для кого ортодоксальное ученіе выше человъка и его человъческой судьбы измъняеть евангельскимъ завътамъ. Законничество внутри христіанства есть извращеніе христіанства, побъда нехристіанскихъ началъ. Нътъ ничего выше человъчности, она то и божественна, она есть заповъдь Бога любви и жертвы.

#### II. ОТВЪТЪ ПРОТОЈЕРЕЮ СЕРГІЮ ЧЕТВЕРИКОВУ

Я очень цѣню критическія письма ко мнѣ о. С. Четверикова, какъ голосъ церковной духовности, который имѣетъ болье экзистенціальное значеніе, чѣмъ голосъ оффиціальнаго богословствованія. Но нынѣшнее письмо оставило во мнѣ тяжелое впечатлѣніе, потому что въ формѣ вопросовъ, которые врядъ ли можно задавать въ литературной полемикѣ, меня въ сущности отлучаютъ отъ церкви при невѣрномъ пониманіи многихъ мѣстъ инкримируемой мнѣ статьи. О. С. Четвериковъ, повидимому, совсѣмъ не понимаетъ иронической формы, къ которой я прибѣгаю во многихъ мѣстахъ моей статьи. Когда я, напр., говорю, что «лавочникамъ» и «консисторскимъ

чиновникамъ» открываются тайны православія, закрытыя для интеллигенціи, то я хочу сказать: вотъ до чего унижають православіе. Это иронія. Что касается «горделиваго преэрънья». то м. Сергій и очень многіе люди церковнаго сознанія, почитающіе себя православными по преимуществу, говорять съ горделивымъ презръніемъ объ интеллигенціи и употребляютъ слово «интеллегентъ» въ уничижительномъ смыслъ. Это меня возмущаеть и вызываеть во мнь естественную реакцію. \*) Почему о лавочникахъ нельзя говорить съ презръніемъ, а объ интеллигентахъ можно? Я вижу очень большую гордыню и высокомърное пренебрежение именно въ почитающихъ себя смиренными носителями абсолютной и ортодоксальной церковной истины. Гордость смиренныхъ есть одинъ изъ соблазновъ духовной жизни. Это совсъмъ не относится къ самому о. С. Четверикову. Но многіе мальчишки нашей эпохи усвоили себъ это притязание быть носителями и провозгласителями абсолютной истины. И на этомъ основаніи употребляють слово «интеллигенція» въ ругательномъ смыслъ. Ученые ищущіе истины бол'є скромны и смиренны, мен'є самоутверждаются, чамъ эти «смиренные» носители ортодоксальной истины. Я не считаю себя носителемъ абсолютной ортодоксальной истины, ревнители же ортодоксіи считають себя такими. Болъе скромно сказать — «это я говорю, это моя мысль, съ помощью которой я пытаюсь раскрывать и защищать истину», чемъ сказать - «это не я говорю, это черезъ меня говорить церковь. Св. Духъ, Богь». Богословскія мнѣнія іерарховъ Церкви не есть Сущая Истина. Гордость іерарховъ, мнящихъ себя носителями законченной Истины, есть также человъческая, чисто человъческая гордость. Въ міръ не бывало болъе гордыхъ людей, чемъ люди власти. Склоняться нужно передъ сущей Истиной, т. е. въ концъ концовъ передъ Богомъ, но не передъ людьми, отождествляющими себя съ Истиной. Нельзя называть гордостью возмущение противъ неправды. О. С. Четвериковъ упрекаетъ меня, что я говорю недопустимо ръзко о русской церкви и ея іерархахъ. Онъ противопоставляетъ мнъ Достоевскаго. Но Достоевскій сказаль, что «русская церковь въ параличъ», Достоевскій написалъ «Легенду о Великомъ Инквизиторъ», въ которой сказано самое ръзкое и самое страшное о принципъ авторитета въ религіозной жизни, который онъ считалъ соблазномъ антихриста. И это было совсъмъ не только о католичествъ, это о всякомъ авторитетъ. О низкомъ уровнъ русскихъ епископовъ, которые преврати-

<sup>\*)</sup> Напомню, что въ прошломь я много критиковалъ традиціонный типъ интеллигенціи и ее миросозерцаніе, см. мою книгу «Духовный кризись интеллигенціи».

лись въ государственныхъ чиновниковъ, укращенныхъ лентами и звъздами, о паденіи христіанской духовной жизни въ оффиціальномъ православіи, о нехристіанскомъ характеръ всего нашего церковнаго строя, о полномъ отрицаніи соборности и мн. др. писали у насъ наибол ве ръзко именно въруюшіе православные. Достаточно привести И. Аксакова, статьи котораго по церковному вопросу на церковныхъ консерваторовъ могли произвести впечатлъніе отрицанія русскаго православія. Какъ епископы относились къ старчеству, это о. С. Четвериковъ, какъ спеціалисть въ этомъ вопросъ, знаетъ лучше меня. Высшая іерархія обыкновенно пыталась удушать духовную жизнь, и въ православіи и въ католичествъ. Когда я писалъ, что послъ осужденія всей русской религіозной мысли XIX и начала XX въка, остается «пустыня», я вкладываль въ это ограничительный смысль. Совершенно ясно, что я говорю о «пустынъ» въ отношении къ богословской и религіозно-философской мысли, а не въ отношеніи религіозной жизни вообще, которая совстыть втадь не исчерпывается мыслыю и знаніемъ. Духовная жизнь возможна и безъ значительной и творческой мысли. Но въ указъ м. Сергія ръчь идеть именно о богословской мысли. Наше оффиціальное епископское богословіе дъйствительно отличалось крайнимъ убожествомъ, въ немъ отсутствовала всякая творческая мысль, не было даже ничего специфически православнаго, это обыкновенная семинарская схоластика. Убожество этого оффиціальнаго богословствованія блестяще иллюстрируется критикой ученія о Софіи м. Сергіемъ и карловацкими епископами. Вопросъ о пониманіи тайны боговоплощенія и искупленія и о сотеріологіи о. С. Четвериковъ немного упрощаетъ. Онъ говорить о духовномъ опытъ, связанномъ съ гръхомъ и спасеніемъ, съ таинствомъ евхаристіи, но это не заключаетъ въ себъ еще никакого богословскаго ученія и никакія богословскія ученія не покрывають этихъ религіозныхъ переживаній. О. С. Четверикову, конечно, извъстно, что нъкоторыя сотеріологическія ученія, пытавшіяся осмыслить тайну искупленія, заключають въ себъ оскорбительный для Бога элементъ. Такова, напр., юридическая теорія выкупа, въ которой не безъ основанія митр. Антоній видить переживаніе римскихь и феодальныхь понятій о чести. О. С. Четвериковъ оріентированъ главнымъ образомъ на аскетической святоотеческой литературъ, на «Добротолюбіи». Но греческая патристика мыслила тайну боговоплошенія иначе, чамъ мыслить М. Сергій и исключительно сотеріологическія ученія. Св. Аванасій Вел. понимаеть тайну боговоплощенія въ томъ смысль, что Богъ сталъ человькомъ для того, чтобы человъкъ обожился. Вотъ это и есть не сотеріологичеческое пониманіе. Св. Аванасій вкладываетъ физическій (въ античномъ пониманіи) смыслъ, т. е. онтологическій, а не морг истическій или юридическій смыслъ, т. е. видитъ въ боговоплощеніи новую стадію міротворенія. Новый Адамъ и есть новое твореніе. Можно было бы привести еще Св. Григорія Нисскаго и мн. др. Чисто сотеріологическое ученіе смотритъ на явленіе Христа-Богочеловъка инструментально и этимъ принижаетъ тайну боговоплощенія. Но оффиціальное русское богословіе всегда было чуждо патристикъ.

Теперь перехожу къ самому главному и самому тревожному вопросу. Я не увъренъ, что такой вопросъ можно ставить человъку. Вопросъ обыкновенно уже заключаетъ въ себъ отвътъ вопрошающаго. Православный ли я, въ русской церкви ли я? Я иногла самъ себъ задаю этотъ вопросъ, не потому, чтобы я внутренно сомнъвался въ томъ, кто я и гдъ я, -- моей натуръ чуждъ скептицизмъ, а потому, что считаю очень сомнительнымъ и спорнымъ словоупотребление «православный» и «русская церковь». Это совстыть не такъ ясно и просто и отвътъ не можетъ быть односложнымъ. Если стать на формальную точку эрънія, то именно я въ русской церкви, а о. С. Четвериковъ не въ русской, а въ греческой церкви. Но не думаю, чтобы его интересовала эта формальная сторона вопроса, которую я считаю второстепенной. Буду говорить очень откровенно, котя бы это было для меня очень неблагопріятнымъ. Долженъ сознаться, что я всегда гораздо болъе дорожилъ званіемъ христіанина, чъмъ званіемъ православнаго. Имя христіанинъ болъе связано съ первоисточникомъ и предметомъ нашей въры, чъмъ имя православный, которое носитъ формальный характерь, вполнъ соотвътствуеть иностранному слову ортодоксальный и можеть быть примънимо и къ не христіанамъ. Можно быть ортодоксальнымъ магометаниномъ, ортодоксальнымъ евреемъ и даже ортодоксальнымъ марксистомъ, это означаетъ исповъдание правового въроучения и ничего не говорить о содержаніи этого вфроученія. О. С. Четвериковъ, какъ и многіе русскіе православные люди скорѣе консервативнаго направленія, очень дорожать національно-исторической традиціей и органически связываеть съ ней свою въру. Православіемъ оказывается сращенность христіанства съ этой національно-исторической традиціей. Въ этомъ смыслѣ православіе есть историческая индивидуализація христіанства, какъ существуютъ другія историческія индивидуализаціи христіанства. Такая индивидуализація сама по себъ законна и можеть быть обогошениемъ духовной жизни человъчества. но она часто бывала и искаженіемъ чистоты и универсальности христіанства. Индивидуальное и частное выдавалось за универсальное и всеобщее, христіанская истина неръдко сращались съ языческими суевъріями. Такъ въ Православіи Московской

Руси было много языческихъ элементовъ. Я никогда не чувствовалъ никакой близости къ этому типу Московскаго бытового православія съ государственной церковью, съ обрядовъріемъ, съ «благочестивымъ» Іоанномъ Грознымъ, съ Домостроемъ. съ враждой къ мысли и знанію, съ душностью и полнымъ отсутствіемъ свободы, простора и дали. Этотъ міръ въ истокахъ своихъ связанъ съ жестокой и по моему роковой фигурой Іосифа Волоцкаго. Церковный націонализмъ быль соблазномъ русскаго православія. Русское христіанство было выше въ Кіевскій періодъ, въ періодъ татарскаго ига и въ XIX въкъ на его духовныхъ вершинахъ. Отвътъ на вопросъ о. С. Четверикова мнъ труденъ потому, что я всъмъ своимъ существомъ убъжденъ. что христіанство постоянно искажалось въ исторіи, постоянно человъческая традиція, связанная съ человъческой ограниченностью и рабской приниженностью, съ человъческими соціальными интересами, часто классовыми, выдавалось за традицію священную, челов'тческое выдавалось за Божье.

Я всегла чувствовалъ и сознавалъ себя во Вселенской Церкви, а не спеціально в ъ русской или византійской, и всегда уповалъ, что Вселенская Церквь будетъ наконецъ, болъе выявлена, чъмъ то было до сихъ поръ въ исторіи. Всегда, отъ первыхъ дней моего сознанія себя христіаниномъ и до сегодиящияго дия я хотълъ творческой реформы въ Церкви. всегда върилъ, что въ христіанствъ наступитъ новая эпоха. Поэтому я никогда не былъ консервативнымъ православнымъ и никогда не обращался въ ту въру, которую считаютъ традиціоннымъ «православіемъ». Занятіе исторіей христіанства убъдило меня, что неизмънное, разъ навсегда данное, чистое «православное» церковное ученіе есть миеъ и что оно какъ разъ наименъе чисто, т. е. наибвлъе зависитъ отъ соціальныхъ вліяній, отъ историческихъ эпохъ, отъ культурнаго уровня, отъ состоянія человъческаго сознанія. Есть въчная метаисторическая евангельская основа откровенія, есть въчный образъ Христа, есть прорывъ изъ иного міра въ этотъ міръ, благая въсть о царствъ Божьемъ, есть въчная заповъдь любви къ Богу и ближнему, есть таинства. Но преломленіе откровенія въ челов в ческой стих і и несетъ въ себъ печать исторической относительности, обусловлено человъческимъ субъектомъ. Богословскія доктрины и нравоученія зависять оть философскихъ теченій той или иной эпохи, отъ нравственнаго уровня людей. Христіанство въ исторіи есть динамическій процессъ, развитіе, мѣняется тотъ человъческій элементь, который воспринимаеть откровеніе. Въ христіанствъ существуетъ разныя эпохи и ставятся разныя проблемы. Въ русской религіозной мысли XIX и начала ХХ въка были даны возможности творческой реформы въ Церкви, т. е. приведенія христіанства въ соотв'єтствіе съ созна-

ніемъ человѣка XIX и XX вѣка. Христіанство совсѣмъ не обязательно связано съ архаическимъ человъкомъ, это принижало бы христіанство. Въ русской религіозной мысли было сдѣлано усиліе религіозно, христіански осмыслить великій опыть гуманизма. Въ западномъ христіанствъ эта задача не была столь насущной, потому что тамъ изначально христіанское откровеніе пало на гуманистическую почву, въ Россіи же оно пало на почву исконнаго русскаго язычества. Католики томисты нашего времени говорять объ интегральномъ гуманизмъ и это считается вполнъ ортодоксальнымъ. У насъ же слово гуманизмъ употребляется въ отрицательномъ, почти ругательномъ смыслъ. Не я одинъ, но и многіе изъ насъ, русскихъ христіанъ, участвовавшихъ въ духовномъ ренессансъ начала въка, дорожили цълостной человъчностью и върили, что она заложена въ христіанствъ и отъ христіанства происходитъ. Ревнители ортодоксіи всегда старались насъ въ этомъ разубъдить и доказывали, что дорогая намъ цълостная человъчность связана не съ христіанствомъ, а съ нечестивымъ и безбожнымъ гуманизмомъ. Насъ старались убъдить, что православ е совсъмъ не утверждаетъ высшаго достоинства человъка и ссылались при этомъ на аскетическую литературу. Епископъ Өеофанъ Затворникъ считался самымъ авторитетнымъ духовнымъ носителемъ XIX в и его всегда приводили, какъ примъръ настоящаго традиціоннаго православія. Въ свое время я внимательно его читалъ и былъ пораженъ низкимъ уровнемъ его нравственнаго сознанія, поскололько оно обращено не къ Богу, а къ людямъ, особенно его соціальной морали (имъю въ виду главнымъ образомъ не «Путь къ спасенію», а «Начертаніе христіанскаго нравоученія»). Св. Тихонъ Задонскій, котораго я очень чту, стоить несоизм'вримо выше еп. Өеофана Затворника въ этомъ отношении, но онъ несомивнио быль подъ вліяніемъ западнаго христіанскаго гуманизма. Я быль духовно воспитань на великой русской литературь, на ея необычной человъчности, христіанской человъчности, главнымъ образомъ на Л. Толстомъ и Достоевскомъ. Въ Евангеліи я вычиталь и восприняль человічность. Гуманизація личной и соціальной жизни, гуманизація природы, гуманизація самихъ представленій о Богъ есть основной процессъ жизни и его то и требуетъ отъ человъка Богъ. Недопустимо, конечно, отождествление христіанства съ гуманизмомъ; есть ложный гуманизмъ, утверждающій самодостаточность человівка, нужно человъчность выводить изъ христіанскаго ученія о богочеловъчествъ. Но нравственное сознаніе гуманизма въ отношеніи челов'вческой жизни гораздо выше нравственнаго сознанія Өеофана Затворника, бол'є челов'єчно и въ этомъ ближе къ Евангелію, къ первоистокамъ христіанства. Люди

консервативнаго ортодоксальнаго настроенія, считавшіе себя носителями православной истины, защищали кръпостное право, деспотическое государство, войну и военщину, смертную казнь и розгу, націонализмъ, полный ненависти къ другимъ народамъ и антисемитизмъ, защищали безправіе человъка, отрицали свободу совъсти и мысли, отлучали отъ Церкви все человъческое творчество, были жестоки и безпощадны къ человъку на томъ основаніи, что онъ гръшникъ. Естественно было предпочесть Хомякова и Вл. Соловьева, впитавшихъ въ себя человъчность, такимъ учителямъ православія. Даже въ старчествъ, которое я очень цъню, были элементы не стоящіе на высотъ христіанской человъчности. Такъ, напр., тревожно одобреніе старцемъ Амвросіємъ произведеній К. Леонтьева, котораго я люблю за трагизмъ его судьбы, за остроту мысли и о которомъ написалъ книгу, но взгляды котораго не могутъ быть признаны христіанскими. Я убъждень, что христіанство революціонно, а не консервативно. Съ вопросомъ о челов' в чности связанъ и вопросъ о вѣчныхъ адскихъ мукахъ. Объ этомъ вопросъ я написалъ цълую главу въ книгъ «О назначеніи человъка», гдъ пытался раскрыть сложную діалектику проблемы ада. Не такъ просто ръшать вопросъ ссылкой на евангельскій текстъ. Евангеліе говоритъ образнымъ и символическимъ языкомъ и въ немъ божественная истина нисходить къ человъческому уровню, къ языку эпохи. Въ Евангеліи употребляется выражение эонъ, что скорфе означаетъ въчность, можно истолковать какъ муки, продолжающіяся въкъ въковъ, т. е. длительное время. Догмата о въчныхъ адскихъ мукахъ не существуетъ. Меня возмущаетъ, что люди церкви, богословы съ такимъ удовлетвореніемъ приняли ученіе о въчныхъ адскихъ мукахъ и такъ использовали его. И это потому, что безчеловъчность они признали неотъемлемой частью оффиціальнаго ученія Церкви. Это и есть величайшій соблазнъ, мъщающій людямъ вернуться въ Церковь. Еще о свободъ и истинъ. Я тоже думаю, что выше всего стоитъ истина, и бороться хотълъ бы именно за истину. Но существуетъ христіанская Истина о свободь. Познаніе Истины даеть намъ свободу, такова одна сторона вопроса, но есть и другая сторона — познаніе истины требуеть свободы, безь свободы истина намъ не дается и не имъетъ цъны. Богу, именно Богу, а не человъку, ничто не интересно и не нужно безъ свободы. Истина и свобода неразрывны и невозможно отрицать свободу во имя истины. Нъмецкій католическій патеръ Липпертъ пишетъ о церкви: «Церковь есть гораздо болье, чъмъ какая-либо видимая организація, она есть дів ствительность, которая впервые начинается за видимымъ проявленіемъ; за видимостью папъ, епископовъ, монастырей, върующихъ и храмовъ начинается впервые истинная дъйствительность. Тамъ начинается впервые церковь, гдъ органы чувствъ прекращаются. И тогда начинается потустороннее». Такъ думалъ о Церкви и Хомяковъ. Эти слова я хотълъ бы повторить. И именно въ этомъ смыслъ я считаю себя православнымъ и членомъ церкви.

Николай Бердяевъ

## ЛЕВЪ ШЕСТОВЪ

(по случаю его семидесятилътія)

Мы старые друзья съ Л. Шестовымъ и вотъ уже 35 лѣтъ ведемъ съ нимъ діалогь о Богъ, о добръ и злъ, о знаніи. Діалогь этоть бываль неръдко жестокимь, хотя и дружескимъ споромъ. Діалогъ съ Л. Шестовымъ труденъ, потому что онъ не піалогическій человъкъ, онъ человъкъ монологическій. Л. Шестовъ — моноидеистъ, человъкъ одной темы, одной всепоглащающей идеи, онъ съ трудомъ можетъ стать на чуждую ему почву, проникнуться проблематикой другого, уступить ему, чтобы діалогическая борьба произошла въ одной и той же плоскости. Но это свойство, затруднительное для спора и суживающее сознаніе, составляеть и своеобразную силу Л. Шестова, дълаетъ мысль его напряженной и сосредоточенной. Л. Шестовъ прежде всего мыслитель, имъющій свою тему, имъ не только продуманную, но и глубоко пережитую. Онъ одинъ изъ наиболъе върныхъ себъ мыслителей. Онъ стоитъ внъ всъхъ теченій, направленій, внъ книжныхъ вліяній. Мысль его связана съ цълымъ рядомъ великихъ писателей и мыслителей — Ницше, Достоевскій, Л. Толстой, Паскаль, Лютерь, Кирхегардть, съ которымь онъ встрѣтился лишь въ самые послъдніе годы, но она опредълялась не столько книгами и мыслями этихъ щестовскихъ героевъ, сколько ихъ внутреннимъ жизненнымъ опытомъ и ихъ трагической судьбой. Л. Шестовъ одиночка, онъ совсъмъ не соціаленъ, онъ хочетъ ръщать свою жизненную тему самъ предъ Богомъ и передъ тайной существованія. Переходъ Л. Шестова въ соціальную сферу дълаетъ мысль его неинтересной. Онъ совсъмъ также не психологъ, какъ иногда про него думаютъ, онъ занимается не психологіей своихъ героевъ, онъ на нихъ, на ихъ примъръ ръшаетъ все ту же свою тему, которой посвящена вся его жизнь. Поэтому онъ часто невърно и неполно истолковываетъ другихъ. На другихъ онъ хочеть выразить себя, таковъ его

методъ. Л. Шестовъ глубоко задумался надъ тъмъ, какъ сдълать однажды бывшее небывшимъ.

Тема Л. Шестова религіозная, библейская, Его обращеніе къ Библіи особенно ясно видно въ послѣдній періодъ творчества. Л. Шестовъ ищетъ Бога, въ Богъ-жочетъ найти свободную жизнь, освободиться отъ оковъ необходимости, отъ законовъ логики и морали, которые делаеть ответственными за трагическую судьбу человъка. Болъе всего его мучитъ проблема гръхопаденія, о которомъ разсказано въ книгъ Бытія. Человъкъ сорвалъ плодъ съ древа познанія добра и зла. Л. Шестовъ истол ковываеть это въ томъ смыслъ, что знаніе и есть источникъ гръхопаденія. Разумъ есть продукть гръха. Человъкъ утерялъ свободу, подчинился необходимости и законом врности, связавшихъ не только его, но и самого Бога. И человъкъ пересталъ питаться отъ плодовъ древа жизни, онъ изгоняется изъ рая. Л. Шестовъ хочетъ вернуться въ рай, къ подлинной жизни, которая находится по ту сторону познаннаго добра и эла. Вліяніє Нишиє было быть можеть самымь сильнымь въ жизни Л. Шестова, оно опредълило отчасти самую его манеру писать, хотя онъ совсемъ не ницшеанецъ въ обычномъ, банальномъ смыслъ слова. И мнъ думается, что тема библейская слишкомъ соединилась у Л. Шестова съ темой Ницше, слишкомъ выражена на языкъ Нишие. Величайшая трудность для Л. Шестова въ томъ, что чисто религіозную тему онъ выражаеть и трактуетъ на территоріи философіи. Это какъ разъ и заставляетъ его вести борьбу противъ философіи, какъ препятстствія для прорыва къ Богу. Онъ всегда противопоставляетъ эллинскую философію и Библію. Авины и Іерусалимъ, но вращается онъ главнымъ образомъ въ сферъ эллинской философіи, въ Аеинахъ, его библейскія мысли и слова сравнительно очень коротки. Иногда кажется, что онъ предъявляетъ философіи требованія, которыя могуть быть предъявлены лишь религіозной жизни. Но этимъ обнаруживаются внутреннія боренія духа въ самомъ Л. Шестовъ. Это и дълаетъ интересными и значительными его писанія. Онъ прекрасный писатель. Это качество можетъ иногда быть препятствіемъ для обнаруженія жизненнаго опыта. Но у Л. Шестова всегда виденъ жизненный жарактеръ его философствованія. Его философія принадлежитъ къ типу философіи экзистенціальной, хотя самъ я немного иначе понимаю экзистенціальную философію.

Нельзя отрицать значительности шестовской темы. Л. Шестовъ принадлежитъ къ людямъ, которыхъ мучитъ Богъ, которые съ величайшимъ напряженіемъ духа ищутъ Бога. Онъ никогда не обнаруживаетъ своей положительной вѣры, хотя вѣра для него главное, даже все. Но ищущіе Бога иногда стоятъ выше нашедшихъ Бога. Положительная вѣра людей бы-

вала такъ раціонализирована, такъ придавлена понятіями, такъ подчинена общему, что шестовскій протесть противъ такой въры можетъ имъть освобождающее значение. Не разъ укавывали, что отрицание философіи само есть философія, что отрицаніе разума само пользуется разумомъ. Но аргументь этотъ имъетъ лишь относительное значение. Прорывъ за предълы разума возможенъ и въ томъ случав, если человъкъ еще пользуется разумомъ. Л. Шестова плохо понимаютъ, многіе ощибочно считають его скептикомъ. Но Л. Шестовъ заслуживаетъ гораздо большаго вниманія, чемь до сихь порь ему уделяли. Онъ много спълалъ для пріобщенія къ философіи опыта, раскрывавшагося не у философовъ-спеціалистовъ и которому философы не придавали достаточнаго значенія. Философія есть опытное знаніе и трагическій опыть жизни имфеть огромзначеніе для этого знанія. Я больше расхожусь съ Л. Шестовымъ въ оценке познанія. Онъ тоже служить пълу познанія. Познаніе имъеть и освобождающее значение. Иногда кажется, что тутъ въ споръ съ Шестовымъ слишкомъ большую роль играетъ вопросъ терминологіи. Болѣе всего плѣняетъ въ Л. Шестовѣ, что на протяжени сей своей литературой дъятельности онъ никогда ни къ чему и не къ кому не приспособлялся, никогда не вульгализировалъ своей мысли, не старался ее соціализировать. Въ этомъ его благородство. Не принадлежа ни къ какому направленію отъ всетаки принадлежитъ русскому духовному ренессансу начала ХХ в. и является однимъ изъ самыхъ своеобразныхъ мыслителей этой эпохи. Онъ насыщенъ темами великой русской литературы, которую онъ страстно любить и глубоко понимаетъ.

Николай Бердяевъ

# ПАМЯТИ ПРОФ. Г. И. ЧЕЛПАНОВА

Скончавшійся въ Москвъ 14 февраля с. г. проф. Георгій Ивановичъ Челпановъ былъ корощо извъстенъ русскому обшеству, какъ выдающійся преподаватель философскихъ дисциплинъ, какъ авторъ популярныхъ книгъ («Мозгъ и въ философію пуща». «Введеніе И Т. д.). какъ признанный глава русской психологической школы, создатель единственнаго въ Россіи Психологическаго Института при Московскомъ университетъ. Но не только въ широкихъ кругахъ русскаго общества, но даже и въ тъсномъ кругу русскихъ ученыхъ и философовъ Г. И. Челпанова цънили преимущественно, какъ педагога, какъ руководителя образцовыхъ философскихъ семинаровъ — и мало знали философское творчество Г. И. Отчасти въ этомъ былъ виноватъ и самъ Г. И., который такъ и не опубликовалъ многаго изътого, что сложилось у него въ течение его продолжительной дъятельности. У покойнаго Г. И. была особая скромность въ области философіи — онъ любилъ вынашивать свои идеи и всегда отно сился отрицательно къ тъмъ, кто торопливо и поспъшно опубликовываль свои философскіе взгляды, не давь имъ созрѣть. Такъ, по одному поводу въ частной бесъдъ Г. И. сталъ развивать мнъ нъкоторыя метафизическія идеи (въ духъ лейбниціанства), но самъ же скоро оборваль эту бесьду... Въ Г. И. жилъ изслъдователь въ области философіи. Это особенно знали въ немъ участники его замъчательныхъ философскихъ семинаровъ. Мы всѣ, ученики Г. И., всегда поражались тому, съ какимъ вниманіемъ, съ какой добросовъстностью изучалъ онъ произведенія даже чуждыхъ ему мыслителей (напр., Авенаріуса). Пожалуй, философское творчество Г. И. было отчасти придавлено типичнымъ для его эпохи гносеологизмомъ. - недаромъ онъ такъ много и тщательно занимался вопросами гносеологіи и опубликовалъ (кромѣ 2-го тома книги «Проблема воспріятія пространства») столько превосходныхъ этюдовъ, посвященныхъ обозрънію и анализу различныхъ теченій въ гносеологіи. Его собственная гносеологическая позиція (телеологическій критицизмъ въ духѣ Виндельбанда и Зигварта) была лишь частично выражена Г. И. въ его книгѣ и этюдахъ. Я всегда ощущалъ у Г. И. превосходныя данныя для широкаго и всеоблемлющаго синтеза не только въ гносеологіи, но и въ метафизикѣ, но бремя гносеологизма тяжело давило на его творчество и сдерживало его. И вмѣстѣ съ тѣмъ у Г. И. всегда жилъ глубокій интересъ къ метафизикѣ — онъ постоянно читалъ новыя книги по метафизикѣ. Черезъ психологію, которой Г. И. отдалъ свои лучшія силы, онъ постоянно приближался къ темамъ метафизики; пожалуй его болѣе всего привлекала идея «индуктивной метафизики», какъ ее строилъ Эд. Гартманнъ.

Г. И. Челпановъ былъ, конечно, прежде всего философъ, а потомъ уже психологъ. Именно это ставило его головой вы ше тъхъ изслъдователей въ сферъ психологіи, которые шумно и торопливо дъйствовали тогла (вся школа А. П. Нечаева въ Петербургъ, проф. Россолимо въ Москвъ, школа так наз. «объективной психологіи» акад. Бехтерева). Г. И. боролся съ научнымъ легкомысліемъ и поверхностностью этихъ теченій - съ исключительной энергіей. Онъ защищаль здізсь интересы не только болье углубленнаго подхода къ вопросамъ психологіи, но и интересы философіи. Кстати сказать, будучи самъ первокласснымъ психологомъ, Г. И. всегда и во всемъ быль противникомъ психологизма, который вообще есть «дитя дурной психологіи». Съ «дурной» психологіей Г. И. боро ся во имя той Tienfenpsychologie, которая уже послѣ войны стала торжествоать въ наукъ, — но онъ боролся съ «дурной» психологіей, и какъ съ проявленіемъ философскаго невъжества. Въ этой борьбъ, которой Г. И. отдавался со всъмъ пыломъ, онъ одержалъ, безусловно, побъду — и когда ему удалось, благодаря щедрому пожертвованію И. И. Щукина, создать Психологическій Институть, онъ быль уже признаннымь главой русской психологической школы.

Будучи ученымъ строгимъ и крайне осторожнымъ, Г. И. всегда былъ чуждъ позитивизму и даже такъ наз. полупозитивизму. Это особенно ясно сказывалось въ трактовкъ имъ проблемъ этики. Въ частныхъ бесъдахъ и отчасти въ работахъ философскаго семинара изръдка прорывалась у Г. И. твердая безоговорочная склонность къ идеализму въ сферъ этики. Однако и здъсь прививка гносеологизма давала себя чувствовать очень сильно у Г. И., — его занимали въ первую очередь вопросы о природъ этическаго акта, о соотношеніи этическихъ и познавательныхъ сужденій. Въ духовномъ складъ Г. И. была вообще поразительная честность (что и опредъляло его большую осторожность и сдержанность при формулированіи

тъхъ или иныхъ философскихъ положеній). Эта честность, эта духовная правдивость съ самимъ собой, не мѣщая его широтъ, его педагогической заботливости и вниманія, опредъляли его моральные взгляды на конкретныя проблемы жизни. — Что сказать объ отношении Г. И. къ ренигіозной проблемь? Въ этихъ вопросахъ, насколько я могу судить, Г. И. былъ особенно сдержанъ, я бы сказалъ цъломудренъ, но зная личное мое отношение къ религиознымъ вопросамъ, онъ много разъ выражаль мнъ чрезвычайное духовное удовлетворение моимъ поворотомъ къ религіи. Это не было только вѣжливостью. Со стороны Г. И., не было только его дружескимъ вниманіемъ (которое, кстати сказать, Г. И. умълъ проявлять съ исключительной теплотой — думаю, ко всымъ своимъ ученикамъ). Но послъ смерти жены Г. И. мнъ пришлось выслущать отъ него нъсколько мыслей на тему о безсмертіи души, дышавшихъ такой глубокой убъжденностью.

Философія есть «любовь къ мудрости», она движется эросомъ — исканіемъ візчнаго и безусловнаго. Этого эроса, этой крізпкой и творческой любви къ истиніз — жертвенной и настойчивой — была всегда исполнена душа Г. И.; въ немъ былъ настоящій философскій павось — и здізсь надо искать разгадки того, почему Г. И. былъ такимъ замізчательнымъ педагогомъ въ философіи — т. е. въ той области, въ которой такъ мало мізста для всякаго педагогизма. Конечно, Г. И. обладаль искать молодежь и помогать каждому найти свой путь.

Но къ педагогическому дарованію Г. И. присоединялась и другая сила, которая глубоно пъйствовала на всъхъ его учениновъ — его собственная неутолимая жажда истины. Работая съ ученинами и для нихъ, Г. И. всегда искалъ отвътовъ на поставленные вопросы — и для себя — и отъ этого исходили тъ излученія, которыя загорались отвътнымъ огнемъ въ его ученикахъ.

Последніе годы жизни Г. И. были отравлены темъ, что его отстранили отъ Психологическаго Института — и главное темъ, что одинъ изъ его ближайшихъ учениковъ (Корниловъ) сталъ проводникомъ вульгарившаго изъ современныхъ теченій въ психологіи такъ называемаго бихевіоризма. У меня имъется на рукахъ нёсколько брошюръ, выпущенныхъ уже въ 20-е годы Г. И.-чемъ, гдѣ онъ борется съ вульгаризаціей въ психологіи, которая какъ бы хоронила все то, что съ такимъ трудомъ завоевывалось Г. И-чемъ. Горько было сознавать и то, что лучшіе ученики Г. И. были отстранены отъ работы, разсъялись по провинціи, что одинъ изъ его бывшихъ учениковъ, несомнѣнно талантлиый, но не удержавшійся на уровнѣ серьезной философіи (П. П. Блонскій) сталъ, въ первое время

совътскаго режима, организаторомъ педагогическаго дъла и вдохновителемъ совътской педагогики... Нынъ онъ ушелъ въ другой міръ, такой же чистый и незапятнанный, какимъ былъ всегла

Когда для Россіи вновь вернется возможность свободнаго философскаго творчества, вновь возстанеть философская культура, имя Г. И. Челпанова, какъ неутомимаго борца и дъятеля философской культуры, будеть всегда поминаться съ любовью и благодарностью.

В.В. Зъньковскій

# ПАМЯТИ ГЕОРГІЯ ИВАНОВИЧА ЧЕЛПАНОВА

Печальная въсть о смерти Георгія Ивановича Челпанова. съ которымъ меня связывали старыя дружественныя отношенія, вызывають во мнъ воспоминанія моей юности. Г. И. быль первымъ философомъ, котораго я въ жизни встрѣтилъ и съ которымъ много бесѣдовалъ на философскія темы. Онъ былъ молодымъ приватъ-доцентомъ Кіевскаго университета. читалъ необязательный курсъ, посвященный критикъ матеріализма, при переполненной аудиторіи. Потомъ изъ этого курса вышла его книга «Мозгъ и душа». Я былъ юнымъ студентомъ, марксистомъ, и вмъстъ съ тъмъ сторонникомъ идеалистической философіи. Я почти никакихъ курсовъ въ Университетъ не слушалъ, но часто ходилъ на курсъ Г. И. Челпанова о матеріализмъ. Онъ былъ прекрасный лекторъ. Я очень сочувствовалъ критикъ матеріализма. Научно-философская критика матеріализма въ то время была большой заслугой Г. И. Она была бы не меньшей заслугой и въ настоящее время въ Россіи. Я скоро познакомился съ Г. И. и сталъ часто бывать въ домъ Челпановыхъ. У нихъ были журфиксы по субботамъ. Домъ ихъ въ Кіевъ былъ интеллектуальнымъ центромъ. Жена Г. И. была очень талантливая женщина. Тамъ многіе бывали — Л. Шестовъ, В. В. Водовозовъ, А. М. Лазаревъ, немного позже С. Н. Булгаковъ, ставшій профессоромъ Кіевскаго политехническаго института. Мнъ много давали философскія бесъды съ Г. И. Челпановымъ. Мы принадлежали съ Г. И. къ разнымъ типамъ, онъ былъ «пастухомъ» въ философіи, я былъ «разбойникомъ» въ философіи (противоположеніе этихъ типовъ принадлежитъ Ницше). Но у Г. И. была широта и разнообразіе

умственныхъ интересовъ, умъ его былъ открытый и съ нимъ можно было обо всемъ говорить. Не смотря на то, что онъ былъ прєжде всего профессоръ, учитель и что философія его была очень академической по своему типу, въ немъ не было неръдко встръчающейся въ профессорской средъ затхлости. Онъ всегда исключительно хорошо и тепло ко мив относился. хотя многое во мнъ полжно было его безпокоить. У меня осталось самое отрадное воспоминание о посъщенияхъ челпановскаго дома. Кіевскій періодъ былъ періодомъ наибольшаго расцвъта и наибольшей популярности Г. И. Послъ его избранія профессоромъ Московскаго университета мы продолжали часто встръчаться, самыя лучшія отношенія у насъ сохранились до самой моей высылки изъ Москвы. Въ Москвъ Г. И. былъ главнымъ образомъ занятъ созданіемъ Психологическаго института. Совътскій періодъ принесъ ему много разочарованій, хотя онъ былъ совершенно чуждъ политикъ. Разочарование его были главнымъ образомъ связаны съ положеніемъ науки и философіи въ Россіи. Философія всегда имъла у насъ печальную судьбу, она была заподозръваема справа и слъва, она была утъсняема въ старой Россіи и одно время даже было запрещено преподавание философии. Въ совътской, коммунистической Россіи философія еще менъе свободна, чъмъ въ эпоху имп. Николая Î. въ ней допускается лишь оффиціальная государственная философія діалектическаго матеріализма. Г. И. быль защитникомъ свободы философскаго знанія, свободы науки и могъ жить лишь въ атмосферъ этой свободы. Особенно боролся онъ за развитіе психологической науки въ Россіи, которую онъ связываль съ философіей. Онъ быль настоящимъ ученымъ, върилъ въ науку. Въ книгахъ своихъ Г. И. не развилъ своей метафизики, книги его были посвящены главнымъ образомъ теоріи познанія и психологіи, но у него всегда была метафизическая тенденція, когда метафизика была еще въ загонъ. Съ большой грустью узналъ я о печальныхъ послъднихъ годахъ его жизни и о его смерти. Я храню самую дружескую память о Г. И. Съ нимъ связанъ долгій періодъ жизни.

Николай Бердяевъ

## новыя книги

#### мифъ и истина

(Къ метафизикъ познанія).

Вышедшая недавно книга Л. Леви-Брюль — «примитивная миоологія»(\*) является какь бы итогомъ ублаго ряда работь о жизни первобытных народовь, выпущенных тымь же авторомь и печатавшихся въ течен је многихъ лъть въ алкановской серји «библіотека современной философіи». Не стану называть ихъ: всякій ихъ знасть. И не только во Франціи, но и въ другихъ странахъ Европы и Америка, такъ какъ они переведены на разные языки (между прочимъ и на русскій), разошлись во многихъ изданіяхъ и вездъ были очень высоко опънены. Кой кого, правда, удивляло, что эти книги попали въ «философскую библіотеку». Казалось бы, что имъ мъсто въ библютекъ современной соціологіи и что авторъ ихъ только въгный хотя и вполнъ самостоятельный и очень одаренный ученикъ знаменитаго Дюркрейма. Послъдній томь это недоразумѣніе окончательно разсѣиваеть. Леви Брюль ставить себь чисто философскія задачи и при томъ самыя шигокія, не стращась даже подойти къ проблемъ, которую философія, послъ Канта, особенно тщательно обходила — къ метафифизикъ познанія. Если угодно — весь смысль большого новаго тома сводится къ метафизикъ познанія. Больше того — теперь видно, что все шесть огромных томовь, написанных Леви Брюлемъ на тему о душевной жизни первобытныхъ народовъ — главнымь, если не исключительнымь образомь подготовляли читателя къ той постановкъ проблематики познанія, выраженіемъ которой является последній томъ.

Скажу еще разъ и подчеркну: овременная философія не только избъгаеть и чуждается, она не признаеть, не выносить проблематики, а, стало-быть, и мстафизики познанія. Познаніе всъмъ представляется какъ бы стоящимъ внъ всякихъ проблемъ. Когда Кантъ «доказалъ», что метафизика не можеть быть наукой, онъ этимъ самымъ погасилъ въ себъ всъ метафизическіе интеј есы. Не случайно, конечно, его ближайшіе преемники — Фихте, Шеллингъ и Гегель, такъ ръшительно отмежевались, въ этомъ отношеніи, отъ Канта и такъ настойчиво стремились вернуть метафизикъ отнятыя у нея Кантомъ права. Метафизика, которая не была

<sup>\*)</sup> La mythologie primitive. Par Lucien Levy- Bruhl. Librairie Alcan.

бы наукой, не была бы прочнымъ знаніемъ и имѣла бы своимъ источникомъ мораль и основанные на морали постулаты не только никого не соблазняла, но всѣмъ представлялась заслуживающей презрѣнія. Да и самъ Кантъ, въ глубинѣ дупи і е очеть ее пѣнилъ и хранилъ ее только для «практическихъ» надобностей, хотя и сдѣлалъ все, отъ него зависящее, чтобы придать ей наукообразную форму. Менѣе всего ему приходило на умъ, что его метафизикѣ или какой бы то нь было метафизикѣ вообще дано посягнуть на верховныя права знанія, обезпеченныя въ нашемъ мірѣ синтентическими сужденіями а ргіогі.

И воть Леви Брюль въ послъпней книгь своей ръщается, вопреки всъмъ философскимъ традиціямъ, на которыхъ онъ и самъ вырось и воспитался, противспоставить познанію мись, какь источникъ истины. И, пря томъ, мись не культуј ныхъ народовъ, привычный намь всемь, приспособившися къ намъ али приспособившій нась кь себь и потому вь какомь то смысль пріємлемый, а мись наиболье первобытныхь людей — нагодовь Австгаліи и Новой Гвинеи. И не только потому, что онъ, благодаря изобилію и достовъгности имъющихся въ нашемъ распоряжении, благодаря новъйшимъ общирнымъ изслъдованіямъ документовъ и данныхъ, собранныхъ людьми, жившими много лъть среди племенъ званныхъ странъ, превосходно освоившимся съ языкомъ и нравами туземцевь и передающихъ въ своихъ книгахъ то, что они вчдъли своими глазами и слынали своими ушами, лучше поддается изученію, но еще потому, что чёмъ первобытиве народы, чёмъ дальше оть нашихъ навыковъ мышленій, тъмъ больше возможности провычить на его мышленіи законность притязаній, єдъланныхъ на основаніи нашего опыта обобщег ій объ основныхъ принципахъ и источникахъ истины.

Первобытные народы, говорить Леви-Брюль, мало заботятся о координированіи мисовь сь требованіями логики. Такь вь Австраліи, тоже мы видимъ у эскимосовь. Леви Буюль приводить слова одного шамана: (вы хотите, чтобы свет хестественное было понятнымъ. Но мы мало этимъ озабочены. Мы не понимаемъ, но вполнъ удовлетвој ены». Вспоминая, по этому поводу знаменитое credo quia absurdum Леви Бі юль пишеть: «равнодушіе къ явнымъ, даже воніющимъ противорфчіямъ есть одна изъ главныхъ чегть, которыми отличается мышление дикагей оть нашего. Коьечно, основная структура человъческаго духа вездъ одна и та же. И дикари, когда усматривають противоръчіе, очень къ этому чувствительны и отвергають его. Но, часто тамъ, гдъ мы видимь противоръчів, они его не находять и остаются къ нему равнодушными, применяются нь нему и въ этомъ смысле оказываются какъ бы дологическими существами. Это связано съ мистической оріє таціей ихъ духа, сь одной стогены — они не придають значенія логическимь или физическимь условіямь возможно сти вещей — и съ отсутствіемь интереса къ общимь понятіямъ»(Х).-Въ этихъ словахъ основная мысль Леви-Броля. Онъ предупреждаеть не разь, что единственный способъ щ оникнуть въ духовный міръ первобытнаго человька для нась, людей ев опейскаго образованія, въ томъ, чтобы не навязывать ему собственныхъ идей о признакахъ, отличающихъ истину отъ лжи. «Логическія обобщенія до изв'єстной степени дополняють у первобытных людей общій имъ всёмь элементь эмоціональный (XV), Леви Брюль энергично возражаеть Вирцу, который, следуя Тайлору и его школь, объяснявшимь непосльдовательность и противорычие въ представленіяхь первобытныхь людей слабостью ыхь умственныхь

способностей, считаеть, что только поэтому въ ихъ душт нахопить себь мьсто наряду сь дыйствительнымь и естественнымъ міромъ и «міръ воображаемый» — сверхъестественный, ихъ убъжден је въ существован и сверхъестественнаго міра являются результатомъ плохо продуманныхъ и не обоснованныхъ разсужденій, которыя, въ свой чередь порождаются желаніемъ объяснить какую либо особенность или какое нибудь событіе обыкновеннаго опыта. Гипотеза Тайлора, по мнънію Леви-Брюля, произвольна и держится только увъренностью, что мы въ правъ приписать оріентацію нашего мышленія папуасамъ или австралійцамъ. Если отъ нея отказаться, то вся запутанность и все птотиворъчія первобытныхъ людей предстануть предь нами совсьмъ въ иномъ свътъ. «Ихъ воображаемый міръ намъ не будеть казаться заключеніемь, вытекающимь изь цыпі разсужденій. Этоть мірь окажется воображаемымь только для нась. Вь ихъ же глазахъ онъ реаленъ, даже болъе реаленъ, чъмъ міръ повседневнаго и обыкновеннаго опыта. Онъ тоже является объектомъ опыта. Но этотъ опыть есть опыть сверхъестественный, и потому имъеть высшее значение. Короче, по мижнию Вирца и Тайлора, къ существожанию этой сверхь-естественной геальности и примитивный человькъ приходить путемь заключенія. Мить же представляется наобороть, что она ему непосредственно дана. Тамъ, гдъ усматривается операція разумінія, я констатирую чувство, иными словами опыть, очень отчетливо характеризуемый дъйствіемъ эффективной категоріи сверхъ-ественнаго» (XLIV — курсивъ вездѣ мой). То, что Леви Брюль называеть «аффективной категоріей сверхчувственнаго» (\*) тоже родственно связано съ мистической от ientaціей первобытных в подей и принципіально отличаеть ихъ мышленіе оть нашего, опредъляющагося категоріями интеллектуальными: не уму, а волъ дано ръшать, что есть, чего нъть, что истина, что ложь. «Первобытные люди не добиваются, канъ мы причины того, что ихъ удивляетъ или поражаетъ, какъ нарушающее привычный опыть. Эта причина-она имъ дана впередь, у нихъ нъть надобности ни спрашивать, въ чемъ она, ни спекулировать, ни философствовать о ней. Они метафизики, конечно, но не потому, что они жаждуть знанія. Они метафизики въ силу чисто спонтаннаго движенія, у нихъ есть частный и, можно сказать, непрерывный опыть реальности, которая превосходить и господствуеть надъ обычными явленіями природы и постоянно въ нихъ вм'ьпивается» (XLV). Въ этомъ «опытъ» или, какъ въ другихъ мъстахъ выражается Леви Брюль, въ этихъ «непосредственныхъ данныхъ сознанія (\*) примитивныхъ людей приходится, какъ это ни претить в ъмъ нашимъ умственнымъ навыкамъ, искать источникь и рождение миеа, заполняющаго собой духовную жизнь п рвобытныхъ людей. То, что намъ кажется предъломъ безумія, величайшей нелъпостью — въ томъ первобытные люди видятъ истинную реальность, реальность par exellence. У туземцеть голландской Южной Гвинеи, Marind-anim, котогымъ посвящено вышедшее нъсколько льть тому назадъ общигное изслъдованіе Wirz a, вся миоологія имъеть своимъ центі омъ представленіе о Дета. Дета на языкъ туземцевь одновгеменно имъетъ два значенія. Съ одной стороны подъ этимъ словомъ разумівють отдаленныхъ предковъ (ихъ называють «въчно-несотворенными»), котој ые

<sup>\*)</sup> Ср. объ «аффективной категоріи сверхъестественнаго» введеніе въ книгу Леви Брюля-же «le surnaturel et la nature dans la mentalite primitivé».

все создали — всъ живыя существа, растенія, острова, моря, материкь, человъческія общества. Вмъсть з тъмъ Дета употребляется и канъ имя прилагательное и обозначаетъ тогда все «странное, необычное и необъяснимое». И это странное и необъяснимое, какъ и въчно несотворенные предки, участіе или причастіе къ жизни котогыхъ даеть смысль и значение существованию туземцевь, оно то болье всего, почти исключительно привлекаеть къ себъ внимание первобытной мысли. То, что всегда повторяется, что п от сходить по оп едъленнымь п авиламь и законамь, ихъ не занимаеть: это само собой понятно. Непонятно лишь то, что необычно. Необычное съ неотразимой силой влечеть ихъ къ себъ - и влечеть именно, какъ свеј хъестевенное, которое не подлежить объяснению, не должно быть объя нимо т. е. сведено къ естественному, — накь къ тому ст; емится человъкь нашей культугы. По этому поводу Леви-Брюль снова и съ еще большей энергіей возстаеть противь Тайлора и его теоріи анимизма. «Факты (изъ жизни первобытныхъ обществъ), говоритъ онъ, показали, что эта теорія ни на чемъ необоснована. Примитивная мысль ој јентирована совсѣмъ иначе, чѣмъ наша и прежде всего она напі яженно мистична» (80) Можеть быть, что вь нѣкотогыхъ случаяхъ у п им. тивныхъ людей и является желаніе «объяснить» појазившје ихъ факты. «Но объясненја этого имъ не приходится искать. Оно у нихъ заранъе готово, если не въ подробностяхъ, то въ принципъ. Въ тотъ моменть, когда аффективная категор ія свеј хъ естественнаго п оявляетъ свое дъйствіе, объяснен іе уже подсказано. Тайны и загадки природы не принуждають ихь и не вывывають на интеллектуальныя усилія Въ своей мистической ој јентированности они всегда готовы признать за видимыми предметами и фактами нашего міра силы невидимыя. Втог женіе этихъ силь они чувствують каждый газь, когда что-либо необычайное или странное ихъ поражаеть. Въ ихъ глазахъ сверхприродное облекаеть, произкаеть и поддегживаеть п иродное. Отсюда текучесть природы. Мины не объясняють ее, они ее только отражають. Она, эта сверхприрода и даеть содержание мисамъ, столь смущающимъ нашъ умъ» (20). То, что Леви Брюль октестилъ именемъ «текучести природы» есть одна изъ характернъйшихъ особенностей міровоспріятія примитивныхъ народовъ. «Въ этомъ больше всего выгажается контрасть между светхигиродной и нашей дъйствительной природой, въ котогой наблюдается правильная сміна, явле ій, даже если, какь это знають и туземцы, детерминизмъ здъсь не всегда строго неизмъненъ. Но міру миновъ чужда даже эта относительная финсигованность. Его текцчесть въ томъ именно и состоить, что специфическія формы растеній и животныхь въ немъ такъ-же мало устойчивы, какъ и законы явленій. Въ каждый моменть можеть произойти что угодно. Вь каждое мгновеніе любое живое существо можеть облечься въ какую угодно новую форму, собственной ли властью или дъйствіемъ Дета. Все зависьть оть замъшанныхъ въ эту иггу мыстическихъ силъ и зависктъ только отъ нихъ» (37). Леви Брюль особенно настаиваетъ на этой характе, нъйшей чеј тъ мышленія пеј вобытнаго человъка. Въ миев, какъ и въ фолклој в, котој ому посвящена значителиная часть втогой половины книги Леви-Бгюля и котогый, какь онъ правильно замъчаеть, совершенно невозможно отдълкть оть миеа, его погождающаго, безконечно много газсказано о такихъ превращеніяхъ. «Мы находимъ ихъ сказочными и совершенно не-въроятными. Но это лишь потому, что у насъ нътъ, какъ у туземцевъ, опыта, непосредственнаго чувства реальности мистиче-

скаго міра и того, что этоть міръ содержить» (36). Вь этихь словахъ сразу выясняется то положение, которое Леви-Брюль заняль по отношению къ идениъ первобытныхъ людей. Онъ не только не позволяеть себъ судить о нихъ по выработаннымъ нами критеріямь истины, котогыя мы всегда высокомы но считали совет шенными, онъ поднимаеть вопрось о томъ, достаточенъ-ди нашъ «опыть», то, что мы называли опытомъ вообще, для того. чтобы проникнуть въ духовный міръ первобытнаго человъка и опінить отпрывающуюся ему дійствительность. Въ другомъ мість (99-100), приводя разсказы туземцевь, о томъ, что кокосовыя деревья или луки ихъ, подводныя скалы или вътеръ могуть принять образь человъка и т.н. - все такое, что намъ представляется совершенно нелъпымъ и еще разъ подчеркнувъ, что «въ этомъ сказыватся навыки мышленія, общіе первобытнымь народамь, связанные съ ихъ мистической ог јентацјей» онъ пишеть: «какъ все-таки они пришли къ этому? Не видять что-ли, что скала есть погруженная въ воду масса неподвижной матег и? Что вътеръ, котогый го-няеть волим, не имъеть ни головы, ни какихь другихь членовь? Видять, конечно. Всъ эти внъшнія чегты такъ же мало ускользають оть ихъ вниманія, какь и оть нашего. Но для нихъ ни живыя существа, ни птедметы не являются мономорфными. Они не укладываются, ne varietur, въ опгедъленные кадгы разумно огганизованной природы. Мины, наобоготь, пріучили ихъ разсматривать природу, какъ нъчто текучее, а живыя существа и предметы, какъ нъчто безразлично облекающееся то въ одну, то въ другую форму или, что имъетъ тотъ же смыслъ, какъ облекающіяся въ двь фогмы, изъ котогыхъ одна человъческая. Мъняють-ли они форму, обладають-ли они нъсколькими формами — это совет шене о безразлично мистыческая сущность ихъ остается неизмённой... Намъ неимовътно трудно схватить смыслъ такого пониман ія міра и еще трудные удержаться на той точкы эрынія дольше, чымь на мгновеніе».

Все той же «мистической оріснтаціей» объясняєть Леви Брюль явленія такь называемаго тотемизма, о которомь вь свое время такь обстоятельно говог или Дюркгеймь, и который вь новъйшее время явился предметомъ разработки Спенсера и Жилжета, съ одной стогоны и Стгелова — съ другой. Одинъ изъ позднъйшихъ изсять дователей жизни австралійских в нагодовь, Radeliff-Brown, считаеть, что «проблема тотемизма есть только часть болье обширной проблемы отношенія человіна нъ природі, выражающа-гося въ ритуалі и мивахъ». Соглашаясь съ Radiliffомъ, Леви Брюль поясняеть, что тотемическія обрядности становятся болье понятными, когда мы, чтобы проникнуть въ ихъ смыслъ, всноминаемь о мистической ор јентаціи первобытныхъ людей. гдь не проявляется она съ большей отчетливостью, чъмъ въ миеахъ и обрядностяхъ» (83). Мъсто, нь сожально, не позволяеть мнъ болъе подробно остановиться на томъ, что разсказываеть Леви Брюль о тотемизмъ — хотя все это такъ-же важно и значительно, какъ и то, что мы слышали до сихъ поръ о миоахъ. По той же причинъ я не могу радегживаться на тъхъ главахъ его кни ги, котогыя посвящены фольклору первобытныхъ народовъ. Повсюду Леви Буюль усматриваеть и съ предъльной убъдительностью показываеть намь, какое огромное, исключительное значеніе имьеть миоь вь существованій первобытныхъ людей. Вся жизнь ихъ во власти мина. «Въ этомъ сказывается и наиболже всего чувствуется разница орієнтаціи нервобытной и нашей мысли. Первобытная мысль вращается въ мір'є несравненно болье теку-

чемъ въ которомъ невидимыя силы постоянно вмѣшиваются въ спъдование явлений, гдъ, потому, нътъ ничего невозможнаго съ точки эрънія физической» (289). То, что мы считаемъ чудеснымъ и невъроятнымъ, для туземпевъ происходить въ томъ же планъ дъйствительности, въ которомъ наблюдаются и повседневныя явленія. «Не то, что они ихъ не считають необычными. Но необычное является частью того, что происходить нормально. Мистическая орієнтація и навыки мышленія, которые съ ней связаны дългють то, что непосредственныя данныя опыта у нихь болье широки, чтых у насъ» (295). На слъдующей страницъ онъ снова повторяеть: «танимъ образомъ ихъ опыть, въ значительной степени оть нашего опыта не отличающійся, заключаеть вь себт данныя, которыя искользають от бълаго и которыя только туземець можеть различить и воспринять. Ничто не пробуждаеть его недовърія по отношенію къ той части опыта, которую мы считаемъ химерической. Когда въ миев или сказкъ передается, что волкъ сняль сь себя шкуру и сталь человъкомь, туземець знаеть, что такія превращенія происходили много разъ и это частное явлєніе не задерживаеть ни на минутку его вниманія. Вопрось: правда ли это? не возникаеть передь нимъ: въ его опытъ такія вещи обычны. Если бы кто поставиль ему такой вопрось и онь бы его поняль, онъ быль бы имъ такъ же поражень, какь мы его легковъріемъ», И это не «антропоморфизмъ», въ третій разъ повторяеть и настаиваеть Леви Брюль, которымь до сихъ поръ «объясняли» всъ явленія жизни примитивныхъ людей. «У нихъ, пишеть онь, нъть ни ботанической идеи растенія, ни зоологической животнаго. Только тогда, когда человъкъ привыкаеть эти идем отличать одну отъ другой и даже противопоставлять ихъ, только тогда можеть получить антропоморфизмъ свое выражение. Тогда можно будеть приписывать болье или менъс серіозно животному качества и недостатки человъка. И это будеть тъмъ болъе занимательно, чемъ прочнее мы убъждены, что это — только игра и что разстояние между человъкомъ и животнымъ непреодолимо... Но мины и сказки первобытныхъ людей, въ которыхъ идеть ръчь о людяхъ-животныхъ и животныхъ-людяхъ, вовсе не притворяются, не дълають только видь, что они не знають, какое разстояніе отделяеть человена оть животнаго. Они въ самомъ деле этого не знають. Стало быть, они ничемь антропоморфизму не обязаны. Они возникли до него и задолго до него (311).

Такова роль мина въ примитивныхъ обществахъ и таковъ, по Леви Брюлю, его смыслъ. Я сказаль раньше, что Леви Брюль пъзко осуждаеть попытки прежнихъ школъ подвергнуть критинь мистическую оріентацію первобытнаго человька на основадіи выработанныхъ нами критеріевъ истины. Но онъ идеть еще нальше. Изучение духовнаго міра первобытнаго человіка подвинуло его на еще болъе трудный и серіозный вопросъ: не должно ли намъ поступать наобороть? Не обязаны ли мы провърить свои собственныя идеи о томъ, что есть истица, тъмъ, что мы узнаемъ оть «отсталых» и даже наиболье отсталыхъ представителей человъчества? Мы помнимъ, что говорилъ онъ о совершенно чуждой нашему мышленію, «аффективной категоріи сверхчувственнаго», о томъ, что «опыть» и «непосредственныя данныя сознанія у дикарей выходять далеко за предѣлы того, что мы называемъ непосредственными данными и опытомъ, такъ сказать переливаясь за нихъ; мы помнимъ, что онъ съ напряженнъйшимъ вниманіемъ приглядывается нъ совершенно для насъ фантастическому представленію о «текучести» тъхъ кадровь, въ которыхъ мы уложи-

ли всь явленія природы. Онь неустанно повторяєть: «намь эта текучесть кажется совет шенно несовмъстимой съ условіями і еальнаго существованія, и логическими и физическими. Всъ мы, ученые и невъжественные, чувствуемъ, что живемъ въ интеллектуалиэированной природъ, ст; оеніе котогой опгедъляется необходимыми законами и неизмънными фогмами, получающими свое выраженіе въ понятіяхъ» (324).И все же «рѣдко и кто межъ нами остается равнодушнымъ къ чарамъ этихъ сказаній. Откуда это впечатлън іе, столь живое и столь общее? Несомнънно. оттого, что они дають намъ возможность соприкоснуться съ текучимъ мігомъ петвобытнаго мігоошущенія и вводять нась въ міръ необынновенныхъ существь, возможныхъ только въ этомъ міръ (315). Въ заключительныхъ страницахъ онъ вспомі настъ уже нашъ фольклогъ — фольклогъ цивил; зованныхъ нагодовъ - всьмъ извъстныя сказки: «красная шапочка», «котъ въ сапогахъ», «золушка». Въ этихъ сказкахъ, пишеть онъ, мы попадаемъ вь мігь столь же текучій, какь и мігь мисовь Австраліи и Новой Гвінеи, столь же несовмъстимый съ законами природы и логическими требован ізми нашего мышлен із. Но мы не отворачиваемся оть этихъ сказокъ, какъ оть гебяческихъ выдумокъ. Наобороть, мы продолжаемъ проявлять нъ нимъ все возрождающися интеј есъ. Отчего? » (316). На этотъ вопгосъ онъ такъ отвъчаеть: «требуеть объясненія — не то, что во многихь обществахь, болье или менъе примитивныхъ, люди въ простотъ души върять правдивости этихъ сказокъ, но наобој отъ. почему въ нашемъ обществъ имъ давно перестали вът ить?» Вполнъ, конечно, сознавая огромную отвътственность, которую онъ принамаеть на себя, Леви Брюль предлагаеть «объяснег ie», котој аго не пјостять ему, надо полагать, даже самые преданные и искренніе друзья его писаній. Приведу его цъликомъ — оно того заслуживаеть, тъмъ болье, что въ немъ получила, очевидно, выражение его самая задушевная, самая завътная мысль, которая привела его въ міръ первобытныхъ людей, такъ мало до сихъ поръ занимавшихъ собой философски наст оенныхъ людей. Причина тому, безъ сомны ія, по крайней мы в отчасти, въ раціональномъ характерь цивили заціи, котогую создала и завъщала намъ классическая древность. Изъ опыта, признаваемаго дъйствительнымъ, мало по малу были исключены всъ недопускающія контроля и провърки данныя, т. е. вст данныя мистического опыта, чет егъ котот ыя отнтывается дъйствіе невидимыхъ и светхъ естественныхъ склъ. Выражаясь иначе, область геальнаго стгем: лась все болье и болье совпасть съ областію, гдъ царствують законы природы и мысли. Все, что находится за этими предълами было отброшено, какъ совершенно невозможное... Иначе говој я для людей, такъ ој јентированныхъ, міт ъ миновъ и міт ъ фольклога, кото ый, въ сушности оть міга миновь ничьмь не отличается, должны были перестать быть частью дъйстивтельности»... И все же, такое состоян је наблюдается не повсюду. Оно присуще только нѣкотогымъ обществамъ. И, чтобы оно установилось, потребовались усилія въковъ. Но и здъсь оно далеко не всеобще и не непоколебимо. Оно требуеть строгой самодисциплины и человъческій духъ, который пові нуется живущимь въ немъ непос едственнымь запросамь, далеко не безразличенъ къ невозможностямъ мистическаго мі а и отнюдь не соглашается исключить изъ области реальности данныя мистическаго опыта. Такого года исключение, хотя оно и гаціонально, или, въд нъе, потому кменно, что оно раціонально скрываеть въ себъ — даже тамъ, гдъ къ нему привыкли — примужденіе. Есла бы наши поиродные заптосы были предоставлены самимъ себъ, они бы повели духъ совсъмъ по еному пути. Чтобъ неослабно почготовлять ихъ, надо постоянно слъдить и наблюдать за ними во всъхъ, даже самыхъ незначительныхъ проявленіяхъ и постоянно подвергать себя какъ бы нъкоему насилію»... «Въ этомъ глубокая причина очарованія, такъ влекущато насъ къ сказнамъ фольклора, отсюда и ихъ соблазнъ. Когда мы къ нимъ прислушиваемся, — кончается принужденіе мы освобождаемся отъ насилія... Когда мы ихъ слышимъ, мы радостно покидаемъ всъ раціональные навыки мысли, мы больше уже не въ ихъ власти. Мы чувствуемъ, что мы сравнялись съ тъми, которые когда-то (да и теперь еще во многихъ странахъ) видъли въ мистической части ихъ опыта такую же, даже еще большую реальность, чъмъ въ части позитивной. Это не простой отдыхъ, это выпрямленіе диши (une detente) (\*).

Я изложиль, на сколько это возможно было въ краткой замъткъ, содержан је замъчательной книги Леви Брюля. Познан је, раскрывшееся передъ нами какъ принуждение, какъ насилие надъ духомъ, мяюъ, накъ атмосфера, въ которой освобождается, выпрямляется подавленный духь — и въ связи съ этимъ новый «опыть», новые «непосредственныя данныя сознанія», новая «реалы ость» и новыя возможности, открывающіяся для того, въ комъ «аффективная категорія» прогвалась сквозь привитыя въками категоріи интеллектуальныя, воть результаты, къ которымъ пришелъ знаменитый французскій ученый посль долгольтняго изученія духовной жизни первобытныхъ нагодовъ. Нъть надобности говорить о глубинъ, смълости, оригинальности, точнъе совершенной необычности идей Леви Брюля: всякій, даже мало знакомый съ современными философскими теченіям, и самъ легко замътить это. Вь его книгь подагается начало не «теоріи» познанія, кь которой насъ пріучили, а нь метафизикъ познанія, которой у насъ до сихъ поръ не было и въ которой мы съ суевърнымъ страхомъ видъли угрозу основнымъ положен іямъ нашего міропонимагія. И, когда въковой туманъ «теорік» и «познагія» разсъевается, реальность предстаеть предъ нами совсёмъ иной, чёмъ мы ее знали раньше. Можго сказать больше,: мы впервые открываемъ реалы ость и ту реальность, которая намъ всего нужнъе — не скованную неизмънными законами, даже закономъ противоръчія, а «текучую». Книга Леви Брюля, выявляя зависимость (для насъ, конечно) бытія оть познанія «котогой мы не умѣли и не хотѣли видіть, вмість съ тімь радикальнымь образомь изміняеть и нашъ подходъ къ вопросамъ онгологическимъ. Безъ метафизики познанія или точнъе пока вмъсто метафизики познанія «мы будемъ довольствоваться теоріей познація», контролирующей и провъряющей данныя опыта. — книга бытія будеть для насъ книгой за семью печатями.

Л. Шестовъ

<sup>\*)</sup> Подчеркнуто вездъ мной.

Прот. Сергій Булгаковъ. Утѣшитель. О Богочеловъчествъ. часть II, Парижь 1936. YMCA-Press. стр. (Аутореферать).

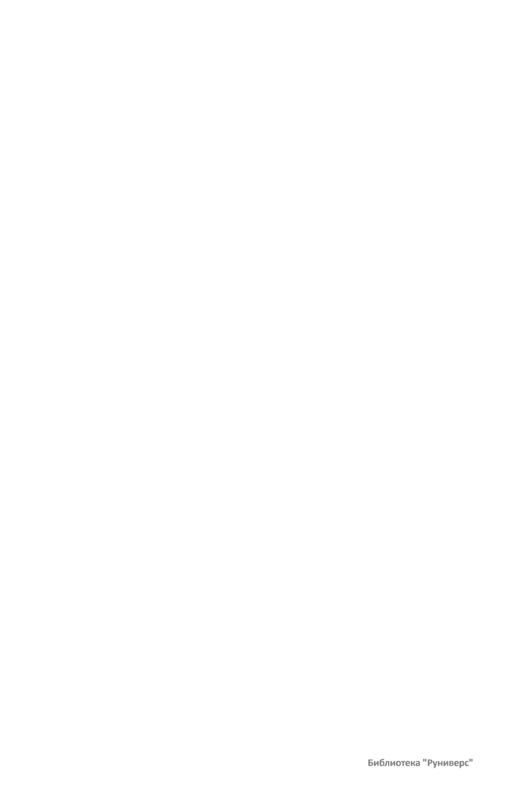
Настоящее сочинение представляеть собою вторую трактата о Богочеловъчествъ, первая часть котораго посвящена была христологіи (\*), и содержить богословское ученіе о Ду-хъ Св. (пневматологію). Довольно значительная часть его, соотвътственно характеру предмета, посвящена изученію библейскаго и патристическаго ученія о Духъ Св. (въ книгъ она набрана мелкимъ шрифтомъ). В в е д е н і е содержитъ изложеніе ученія о Духъ Св. въ составъ общей доктрины о Св. Троицъ въ патристическую эпоху, начиная съ апостольскаго въка и апологетовъ и кончая св. Іоанномъ Дамаскинымъ. Въ частности изслъдуются разные виды субординаціонизма (у Тертуліана въ связи съ стоиче-ской философіей, въ аріанствъ въ связи съ космологизмомъ, у Оригена въ связи съ неоплатонизмомъ); омоусіанство у св. Афанасія Ал., разсматривается тройство упостасей у каппадокійневъ. У которыхъ остается однако в н т проблематики ихъ общая связь въ тріединствъ (въ этой же постановкъ вопросъ остается и для II вселенскаго собора съ его символомъ). Напротивъ, западная система омоусіанства у бл. Августина исходитъ изъ первичнаго характера природы Божества, въ которой возникають лишь вторичнымъ актомъ упостаси, какъ внутри-троичныя отношенія. Въ общемъ итогъ, въ патристическомъ богословіи сасуществование Третьей упостаси, данное въ откровении и, слъдов., заданное богословской мысли, остается не вполнъ освоеннымъ, проблема троичности, какъ таковая, не разръшена, но завъщана будущимъ въкамъ, и все же творчество этихъ вселенскихъ соборовъ отдано было христологіи, но не пневматологіи. Первая глава посвящена выясненію м'єста Третьей упостаси во Св. Троицъ и его необходимости въ Ея самооткровеніи, въ которомъ упостась Отца есть открывающаяся, а Сына и Духа Св. - открывающія. Упостаси связаны между собою не отноше ніями происхожденія, какъ учитъ господствующая доктрина, но взаимооткровенія. Во взаимоотношеніи упостасей также должень быть выдержань тройственный, а не двойственный его характеръ, ибо въ послъднемъ случаъ Троина разсъклась бы на двъ двоицы. Въ этомъ смыслъ разъясняется и «таксисъ» или порядокъ упостасей во Св. Троицъ. Глава вторая по-священа доктринъ исхожденія Св. Духа въ ея исторіи на востокъ и на западъ. Въ ранній патристическій въкъ на востокъ эта проблема въ строгомъ смыслъ вообще не существовала, при большой пестротъ высказываній у разныхъ отцовъ, общій же итогъ выразился въ ученіи св. І. Дамаскина объ исхожденіи Духа Св. отъ Отца чрезъ Сына. Западный же теологумень объ исхожденіи Св. Духа отъ Отца и Сына получиль свое выраженіе въ филіоквистическомъ ученіи бл. Августина, раздълявшемся и всей западной церковью. Оба теологумена мирно сосуществовали до возникновенія латино-фотієвской распри, въ которой объ стороны заострили различіе въ доктринъ исхожденія Св. Духа, понятаго какь причинное происхождение Его, или оть одного Отца (у п. Фотія) или Отца и Сына, какъ одной причины (у западныхъ), что было одинаковымъ новшествомъ въ столь законченномъ видъ и для востока и запада. Эта полемика без-

<sup>\*)</sup> Агнецъ Божій. 1933. См. Путь, № 41. Ноябрь-Декабрь 1933 г.

плодно продолжалась и въ связи съ уніональными соборами (Ліонскій II и Флорентійскій) и даже до нашихъ дней, питаемая еще и схизматическимъ духомъ, и привела въ догматический тупикъ. Причина этой безплодности состоить въ ложной проблематикъ происхожденія, какъ причиннаго возникновенія ной упостаси отъ другой, и она же порождаеть и многовъковое догматическое недоразумъніе. Вопросъ объ исхожденіи Духа Св., согласно заключенію В. В. Болотова, не быль фаздъляющимъ препятствіемъ» въ древней церкви и не долженъ быть имъ п теперь. Третья глава посвящена различенію «духа Божія и Духа Св.»; «если «духъ Божій» есть тріединство трехъ упостасей въ ихь раздъльноличности», то «Духъ Св. есть ихъ упостасное единеніе въ Третьемъ Лицъ» (188), въ завершительной упостаси во Св. Троицъ, и непосредственное откровение Бога творению есть дъйствие Духа Св. («благодать»), причемъ однако отнюдь не всегда это дъйствіе духа Божія авляется упостасным в откровеніемъ Пуха Св. Таковымъ вообще не было оно въ Ветхомъ Завъть, и далеко не во всъхь случаяхъ даже и въ Новомъ, уже знающемъ откровение о Третьей упостаси (это показывается въ снеціальномъ экзегетическомъ отдъль, который посвящень этому различенію. Здъсь разсматривается и прямое ученіе Христа объ Утъшитель). Глава четвертая посвящена «Двоиць Слова и Духа», которая основывается на томъ, что объ упостаси «нераздъльно и несліянно» открывають собою Отца какь въ предвічной жизни, въ Софіи Божественной, такъ и въ твореніи, Софіи тварной. Богь-Отецъ самооткрывается для Себя вь Софіи, кэторая едина, но софійныхъ упостасей двъ: Слово всъхъ словъ, какъ идеальное содержаніе, и Духъ, его въ Красоть являющій: въ Софіи «илеальность реальна, а реальность идеальна», причемъ адекватность взаимоотношенія объих 5 открывающих 5 упостасей не устраняеть ихь раздёльноличности, при ихь нераздъльности. Поэтому неправильно соотносить Божественную Софію съ одной только упостасію, Логосомъ или Духомъ Св., нътъ, объ Онъ лишь въ нераздъльности Своей ее открываютъ. Это двойство выражается также и въ томъ, что полнота образа Божія въ человътъ осуществляется въ двухъ началахъ духа — мужскомъ и женскомъ, которыя лишь въ соединеніи своемъ, а вмъсть и въ раздъльноличности, являють образь предвъчнаго Человъчества во Св. Софіи. Эта аналогія ведеть нась и къ уразумьнію того факта, что въ Богочеловъчествъ воплотившійся Логосъ принимаетъ для себя естество мужеское, Духъ же Св. избираетъ Духоносицей Дъву Марію, такъ что полнота Богочеловъчества выражается лишь этой двоицей: Іисусь-Марія. Въ отношеніи же къ тварному міру, хотя мірь творится всей Св. Троицей при особомъ участій каждой изъ упостасей соотвътственно Ея свойствамъ, мы различаемъ однако въ этомъ тройственномъ актъ дъйствіе Отца, какъ Первоволи, Творца въ собственномъ смыслъ, и Сына и Духа Св., которые обращены къ творенію не упостасно, но Божественной Софіей (конечно, при сохраненіи нераздільности упостаси и Софіи). Богь-Отець творить мірь словами Слова, облекаемыми реальностью и красотой Духа Св., въ да будеть и добро зъло. И лишь при сотворени человъка мы имъемъ актъ не только софійна го творенія, но и упостасно-божественнаго, при участіи всей Св. Троицы (въ божественномъ Ея совъть). Слово Божіе, «имже вся быша», и Духь, «носившійся надъ водами», проникають мірь въ его бытіи какъ софійный его корень, двоицей софійнаго Своего самооткровенія. Посему Отецъ

и посылаетъ вь мірь Сына и Духа Св. въ Ихъ упостасяхь, Они суть посылаемые въ свершение Богочеловъчества, въ возсоединеніе Софіи Божественной и Софіи тварной. Міръ въ бытіи своемъ опредъляется идеями — сущностями Логоса и имъетъ силу жизни и реальность отъ Духа Св., помимо, или прежде, или кака бы независимо отъ Ихъ у постаснаго откровения, которое однако оказывается возможно лишь въ силу этого соотношенія. Духь Св. дъйствуеть какъ вдохновляющая, животворящая сила, какь радость творенія и вдохновенія въ человькь, силою котораго онь осуществляеть вложенное въ него слово, призваніе, идеальную заданность, творчество жизни. Глава V по-священа откровенію Духа Св. въ Его кенозисъ. Возможность этого откровенія основана на общемъ принципъ Богочеловъчества, способности человъческаго духа въ обожению чрезъ пріятіе духа Божественнаго. Однако послъднее имъетъ для себя мъру и ею опредъляется. Безмърность Духа Св. пріемлеть для себя эту человъческую мъру и сообразуется съ ней, это и есть кенозисъ Духа Св., аналогичный кенозису Сына, но вмъстъ отъ него отличный. Духъ Св. въ сошествіи въ міръ не умаляєть себя въ Божествъ Своемъ, какъ Сынь, но долготерпитъ и самоограничивается въ дъйствіи Своемъ, въ соотвътствіи мъръ вмъстимости твари. Боговдохновеніе существуетъ и въ В. З., въ дарахъ его, притомъ не только въ предълахъ избраннаго народа, но и внъ его, хотя, конечно, иначе. Во Христъ мы имъемъ полноту этого Боговдохновенія, поскольку Духъ Св., сошедшій на Него при крещеніи, упостасно почиваль на Немъ, въ діалическомъ соеди-неніи, въ нераздъльности и несліянности съ Нимъ. Упостасное сошествіе Духа Св. совершилось и въ Благов'єщеніи на Ц'єву Марію, истинную Духоносицу. Въ силу этого совершившагося сошествія Св. Духа на Христа и Его почиванія на Немъ Духъ Св. въ Пятидесятницъ посылается въ міръ уже Сыномъ, хотя и «оть Отца», или, можно сказать, Отець посылаеть Его чрезъ Сына. Пятидесятница есть упостасное схождение Духа Св. въ міръ, хотя оно и проявляется досель не въ упостасномъ откровеніи, но въ сообщеніи лишь Его даровъ. Пятидесятницей завершается Богочеловъчество, которое не ограничивается однимь боговоплощениемъ Логоса, но необходимо включаетъ и сошествіе св. Духа для обоженія духа человъческаго чрезъ соединеніе съ нимъ въ «облагодатствованіи». Духъ Св., «другой Утъ-шитель», являетъ Христа, жизнь во Христъ, какъ бы снова Собою возвращаеть присутствие Христа на земль. Онь не имъеть Своего собственнаго откровенія, кромъ того, что Онь являеть Христа, — «отъ Моего возьметь и возвъстить вамъ». Рождество Христово, какъ боговоплощеніе, и Пятидесятница, какъ сошествіе въ міръ Св. Духа, въ своемъ двуєдинствъ раскрывають въ міръ діадическій характерь объихь открывающихь Отца упостасей, вь ихъ нераздъльности и несліянности. Дъло Христово совершается Духомъ Св., который Собой открываеть не Себя, но Христа, во Христь же и Отца. Пятидесятница продолжается въ міръ, преображая міръ, благодатствуя человъчество, доколь не наступитъ полнота времень и сроковъ, — для Второго пришествія Христова, которое будетъ соединено и съ v постаснымъ откровеніемъ Св. Духа. Конечно, последнее не можеть быть боговоплощеніемъ, какъ для Логоса, но человъческая Личность, — именно прославленной Дъвы Маріи, становится прозрачной для этого откровенія. Дары Пятидесятницы, какъ можно ихъ опредълить по даннымъ Слова Божія и по опыту жизни церковной,

суть прежде всего, новая любовь, какъ живое единство церковное, кой но нія, вмысть съ водительствомы Духа Св. вы важныйшихъ опредъленныхъ случаяхъ (по книгъ Д. А.); далье даръ пророчества и служение пророчества; духовная жизнь, въ ея своеобразномъ христіанскомъ пути, — аскетизма, въ соединеніи съ добовію къ міру, смиренія, соединеннаго съ дерзновеніемъ; далъе дары любви въ ея разныхъ образахъ агапическомъ, филическомъ и эротическомъ, въ бракъ, дружбъ, семьъ, въ любви личной и неличной. Пятидесятница не имъетъ для себя предъла въ своихъ дарахъ, она простирается въ въчную жизнь, отъ славы въ славу. — Заключительная глава, эпилогъ-прологъ къ объимъ частямъ трактата о Богочеловъчествъ, носить заглавіе Отецъ, и посвящена Первой упостаси, какъ Открывающейся, Началу. Отчая упостась, какъ трансцендентная въ самой Св. Троицъ, а потому и въ твореніи, однако имманентно открывается въ открывающихъ упостасяхъ. И эта идея трансцендентноимманентнаго Начала даетъ единственно возможный выходъ изъ философской апоріи, — соотношенія трансцендентнаго и имманентнаго. Отепъ, открываясь чрезъ діаду Сына и Духа, тъмъ самымъ являеть Себя въ Софіи и вь этом ъ смысль самооткровеніе Отца и Онь самъ есть Софія (хотя и не наобороть). Отець сущій въ Софіи предвъчной, является Отцомъ и въ Софіи тварной, для человъка, усыновленнаго Богу чрезъ боговоплощение Логоса отъ Духа усыновленія. Образь Отца начертань на небесахъ и на земль, въ въчности и въ твореніи. При этомъ обращаеть на себя вниманіе тоть факть, что Отець въ Словь Божіемъ преимущественно и даже почти исключительно именуется Богомъ и есть въ этомъ смыслъ Богъ (Lo theos, auto theos) по преимуществу. Таковъ Онь и во Св. Троицъ, въ предвъчномъ Человъчествъ, - Божественной Софіи, таковъ Онъ и въ земномъ человъчествъ, Софіи тварной, — Богочеловъчествь. Отець открывается въ Богочеловъчествъ Сына и Духа Св., Онъ есть въ этомъ смыслъ и самъ
— Богочеловъчество. И Ему, небесному Богу и Отцу, молится небо и земля: Отче нашъ, иже еси на небеси! Авва Отче!



# ЕЩЕ КЪ ВОПРОСУ О СОФІИ, ПРЕМУДРОСТИ ВОЖІЕЙ

(ПО ПОВОДУ ОПРЕДЪЛЕНІЯ АРХІЕРЕЙСКАГО СОБОРА ВЪ КАРЛОВЦАХЪ)

Его Высокопреосвященству Митрополиту Евлогію профессора прот. Сергія БУЛГАКОВА

Локладная Записка.

Вашему Высокопреосвященству угодно было предложить мнв высказать свои соображенія по содержанію Опредвленія архієрейскаго собора въ Карловцахъ отъ 17-30 октября 1935 года о моемъ ученіи о Софіи, Премудрости Божіей \*). Прежде чъмъ обращаться къ разбору отдъльных в положеній этого Опредъленія, я почитаю необходимымъ изложить нъкоторыя общія сосбраженія (отчасти уже высказанныя мною въ отвъть на указъ м-та Сергія.)Въ Опредъленіи, наряду съ другими моими сочиненіями, дълается особенно много ссылокь на мой трудъ «Свъть Невечерній». какъ еретическій. Я утверждаю снова, что этоть трудъ, вышедшій въ 1917 году, былъ извъстень какъ Московскому Священному Со-бору съ свят. патр. Тихономъ во главъ, такъ и рукополагавшему меня въ санъ священника, по благословению патр. Тихона, преосвящ. еп. Өеодору, б. ректору Московской Духовной Академіи. Никто никакого отреченія при этомъ отъ меня не требоваль. Самь я (да и не я одинь) разсматриваль эту книгу дажь какъ извъстное основание для соискания священнаго сана, и я былъ принять вь клиръ Православной Церкви, будучи авторомь этой книги, сльдовательно со всей ен проблематикой и доктриной. Приговорь Священнаго собора и патр. Тихона быль произнесень самымъ фактомъ этого принятія, которое со стороны собора было подтверджено вторичнымъ избраніемъ меня послъ рукоположенія въ члены Высшаго Церковнаго Совъта, т. е. одного изь двухь высшихь церковныхь учрежденій. Поэтому, поскольку

<sup>\*)</sup> Напечатано въ «Карловацкихъ Церковныхъ Въдомостяхъ» и отдъльной брошюрой.

ата книга моя въ Карловацкомъ Опредъленіи трактуется завъдомо какъ еретическая, причемъ отъ меня требуется отъ нея отречение (въ составъ пругихъ моихъ сочинений), я не могу не усматривать въ этомъ актъ не только молчаливаго противленія дъйствіямь свят. патріарха Тихона и Московскаго Священнаго собора, но и прямого осужденія этихъ дъйствій. Такое осужденіе со стороны сравнительно низшаго органа въ отношеніи къ самой высшей церковной власти Русской Церкви является действісмъ неканоническимъ, подрывающимъ самыя основы церковной дисциплины и нарушающимъ условія нормальнаго развитія богословской мысли. Эта же тенденція проявляется съ еще большей силой въ книгъ арх. Серафима, который предлагаетъ въ ней, насколько мит извъстно, подвергнуть церковному осуждению не только мою доктрину, но и учение Влад. С. Соловьева и о. П. Флоренскаго. Что касается перваго, то «Чтенія о Богочеловъчествь». основной его богословскій трудь, содержащій очеркъ софіологіи, быль печатань въ 1881 году въ Православном ъ Обозръніи, одномъ изъ лучшихъ зашихъ богословскихъ (и, конечно, тэгда подцензурныхъ) журналовъ (а затъмъ былъ лишь повторенъ въ его французской книгъ La Russie et l'Eglise universelle), и при жизни его не навлекаль осужденія или даже сомньнія (которое вызывалось нъкоторыми его латинскими мийніями). Онь отошель кь Господу не солько въ миръ съ Церковью, но и признанный - не только въ свътсчой, но и въ духовной печати — какъ одинъ изъ мірскихъ путеводителей ко Христу. Поэтому, несомнінно, идея теперь анаосматствовать учение Соловьева включаеть осуждение не только его, но и всего церковнаго общества (съ јерархјей включительно), почитавшаго Вл. С. Соловьева. Еще болье разительно осумдение о. Павла Флоренскаго, который быль священникомь и профессоромъ Духовной Академіи, редакторомъ ел журнала «Богословскій Въстникъ» въ теченіе ряда лъть, причемъ пользовался особеннымъ довъріемъ преосвящ. Өеодора, ректора Академіи. Очевидно, что и здісь вмісті ст П. Флоренскимъ, всі эти органы церковной власти также обвиняются въ попустительствъ въ отношеніи къ ереси. Во всякомъ случав, я утверждаю, что самое право на существование софіологіи — въ ен проблематикъ и богословскомъ изследованіи — наряду съ другими богословскими ученіями уже признано Русской Церковью въ теченіе 10-льтій и притомъ со стороны самыхъ высшихъ ея органовь, и оно не можеть быть отнято отъ русскаго богословія. Въ случать же противоръчивых сужденій надлежить руксводиться отношеніемъ болье авторитетнаго органа въ сравненіи съ менье авторитетнымъ: такъ понимаю я путь подлиннаго церковнаго п слушанія.

Отмѣчу другую характерную особенность «Опредѣленія». Въ немъ подвергаются суровой критикѣ мои богословскія построенія, они обличаются въ противорѣчіяхъ и т. д. Разумѣется, я не считаю себя безощибочнымъ, и не могу отрицать правомѣрности богословской критики, хотя бы и самой уничтожающей поскольку она остается въ предѣлахъ богословскаго обсужденія. Однако, дѣло въ томъ, что Опредѣленіе знаетъ въ своемъ методѣ богословской критики лишь одну категорію: е р е с ь, почему всякая ошибка или противорѣчіе, вѣрно или невѣрно усмотрѣн ное вообще, квалифицируется только какъ ересь \*), Слѣдователь-

<sup>\*)</sup> Вотъ характерный примъръ: въ Опредълении приводится рядъ якобы противоръчий въ моемъ учении, которыя усматривают-

но, опредъленіе усвояеть себъ особую харисму логической непогръшимости въ богословствованіи, которое, конечно, должно являться дъломь общаго, соборнаго усилія даже при наличіи взаимной критики, но съ предоставленіяемъ извъстной широты дискуссіи и даже возможности ошибокъ. Послъднихъ избъгаеть лишь тотъ, кто ничего не дълаетъ.

Такая неумолимость въ богословской критикъ, съ примъненіемъ категоріи ереси въ качествъ единственной, особенно неожиданна въ актъ, подписанномъ именемъ митр. Антонія, котораго мнѣнія объ искупленіи, какъ всѣмъ извѣстно, также встрѣчаютъ чрезвычайный протестъ и самое непримиримое отношеніе въ широкихъ кругахъ церковнаго общества, особенно въ виду того, что митр. Антоній не только развиваль эти свои мнѣнія въ богословской статьѣ, но и включиль въ катехизисъ. Извѣстно, что и вь составѣ русскаго епископата имѣются іерархи, относящіеся къ этому ученію совершенно непримиримо, какъ къ ереси: м. Елевферій, арх. Оеофанъ, арх. Веніаминъ, вѣроятно, и другіе. Не отрицая за м. Антоніемъ, какъ богословомъ, права имѣть свои частныя богословскія мнѣнія, хотя бы и необычныя, я считаю, что это же право должно быть распространсно и на другихъ богослововъ.

Обрашаясь къ содержанію Опредъленія, мы встръчаємъ здъсь прежде всего то общее суждение, которое намъ пришлось разбирать уже въ отвътъ м. Сергію. Мое ученіе объявляется не имъющимъ «достаточнаго обоснованія для себя въ Словъ Божіемъ и въ твореніяхь свв. отцовь Церкви», а мои попытки найти таковое являются, «совершенно несостоятельными». На это суждение я имъю отвътить, что таковыя основанія я все-таки нахожу или во всякомъ случать стремлюсь найти, что и стараюсь показать въ своихъ сочиненіяхъ. И совершенно невърно, что «въ замънь» этого я ищу ихъ «у язычника Платона и въ каббалистическомъ ученіи». Въ другомъ мъстъ читаемъ, что «говорить языкомъ неоплатонизма или (?) гностицизма (?)» не значить говорить «языкомъ Евангелія, Новаго Завъта (что, конечно, безспорно) и вообше христіанской церкви». Но спрашивается, можно ли даже по настоящему понимать языкъ Христіанской Церкви безъ гнанія эллинской философіи, и возможень ли теперь православный богословь, который бы не быль освъдомлень въ античной философіи, въ частности въ ученіяхъ Платона, Аристотеля, Плотина, стоиковъ и т.д. 7\*)

ся въ разныхъ мѣстахъ моихъ сочиненій. Для меня не представляетъ здѣсъ интереса разбирать эти дѣйствительныя или мнимыя противорѣчія (я самъ отнюдь не устраняю возможности извѣстныхъ различій оттѣнковъ мысли въ сочиненіяхъ, писанныхъ на протяженіи болѣе чѣмъ 20 лѣтъ. Въ частности, какъ я уже заявлялъ, изложеніе Свѣта Невечерняго, касаюп есся только космологіи, меня самого далеко не во всемъ удовлетворяетъ). Но приведя эти «противорѣчія», «Опредѣленіе» продоля аетъ: «не мало противорѣчій... тоже отступленіе отъ ученія Православной Церкви усматриваемъ». Таковъ пріемъ этой критики, беєъ всякаго затрудьенія дѣлаюп аго переходъ отъ «противорѣчій» къ «отступленію отъ ученія Православной Церкви».

<sup>\*)</sup> Здёсь умёстно привести слёдующую тираду... м. Антонія: «Да, не ошибался древній великій язычникъ... когда доказываль, что въ дёйствительности суп.ествують только идеи, неуловимыя нашими внёшними чувствами, но постигаемыя высшими силами

Упоминаніе же о Каббаль, какъ источникь моей софіологіи. можеть вызвать только изумление: конечно, въ Свътъ Невечернемъ я издагадъ многія ученія, какъ ть, которыя раздъляю, такъ и тъ, которыхъ не раздъляю; это обычный методъ сравнительнаго нзследованія, но и только всего. Далье, подлиннымъ источникомъ моего ученія объявляется гнозись Валентина. На это я могу отвътить лишь то, что уже говориль въ отвъть м. Сергію: никакого отношения моя доктрина къ гностицизму не имъетъ. Фактически имъ и никогда не вдохновлялся и даже не занимался сколько нибудь" углубленно, и какое-либо вліяніе въ біографически является миъ ссвершенно чуждо. Надо еще прибавить и то, что мы вообще недостаточно знаемъ и еще менъе понимаемъ гностическія системы, сохранившіяся для нась лишь въ бъгломъ и полемическомъ изложени свв. Иринен, Епифанія, Пиполита. Поэтому быть подъ вліяніемъ гнозиса, по правдъ сказать, и фактически невозможно, хотя, можетъ-быть, и очень удобно бряцать этимъ полемическимъ оружіемъ. Наконецъ, ничего общаго гнозись съ моей софіологіей не имбеть и потому, что онъ есть система эманативнаго пантеизма (\*), мнъ вообще глубого чуждаго и даже враждебнаго. Вообще я самымъ ръшительнымъ образомъ отвергаю приписываемую мив связь съ гнозисомъ, ибо твердо знаю истинные источники своего вдохновенія въ этомъ ученіи: это Слово Божіе и жизнь Святой Православной Церкви въ ея литургикъ, въ ея почитаніи Богоматери и святыхъ — ангеловъ и человъковъ. Слъдующие признаки «гнозиса» находить Определение въ моемъ богословии. Во-первыхъ, учение о «двухъ премудростяхъ». Я хотълъ бы понять точнъе, что это значить, но ограничусь только напомпнаніемь, что ученіе о двухь премудростяхъ, Словъ д о воплощенія и посль воплощенія, изъотцовъ Церкви свойственно, напр., св. Аванасію Ведикому, поэтому не быль ли и онь гностикомъ? Во-вторыхъ: ученіе о «образъ Божіемъ». Но это есть прежде всего, библейское, святоотеческое и общеправославное, которое можно найти во всьхъ догматических руководствах в. И это — признак в гновиса? Вы-третьих в,

познающаго духа. Созерцать дъйствительность не въ ея внъшних в признакахъ, но въ ея идеъ... научили насъ и древніе пророки. (М. Антоній. Собр. соч. І, 418. Слово передъ отпъваніемъ С. Родомскаго).

Не мъшаетъ помнить, что изображенія этихъ «христіанъ цо Христа» (по слову св. Іустина Мученика) помъщаются иногда въ притворахъ христіанскихъ храмовъ (напримъръ, въ Благовъщенскомъ соборъ Московскаго Кремля).

<sup>\*)</sup> Попутно и обвиняюсь и въ «пантеизмъ»: «стремленіе раскрыть и обосновать въ Софіи все сущее всеслинство при наименованіи ей старымъ терминомъ «душа міра» обнаруживаеть неправославное пантеистическое міровоззрѣніе». Почему? въ чемъ здѣсь пантеизмомъ и что онь означаетъ? Не являются ли въ такомъ случаѣ «пантеизмомъ» и слова апостола: «будетъ Богъ вся во всемъ» (I Кор. XV, 28) или и I Кор. VIII, 6? По поводу «пантеизма» слѣдуетъ принять къ руководству слѣдующую мысль: «Теизмъ перестаетъ быть теизмомъ и становится пантеизмомъ не черзъ в н ѣ д р е н і е Б о г а в ъ м і р ъ, но черезъ отрицаніе въ Богъ жизни и вообще всякаго содержанія, п о м и м о т о г о ,которое проявляется въ міровомъ развитіи» (М. А н т о н і й, полн. собр. соч., т. III, 105. Диссертація о свободѣ воли).

о Софін, какъ сущности творенія и какъ творцъ міра: хотя въ Опредъленіи и поставлены ссылки на соотвътствующія страницы моихъ сочиненій, однако мое ученіе здъсь изображается настолько невиятно и невърно, что трудно на основании таксго изложения даже и говорить о сходствъ или несходствъ съ гнозисомъ. И вообще вся эта попытка характеризовать мое ученіе, какъ гностическое, относится къ разряду полемическихъ пріемовъ, которые не имъють для себя никакого оправданія въ моихь собственныхъ сочиненіяхь. Тамь, насколько я помню едва ли найдется даже упоминаніе о гнозись, въ частности Валентиновскомъ, который якобы является сокровеннымъ источникомъ моей софіологіи. И не лучше ли просто обратиться къ VIII главъ книги Притчъ Соломоновыхъ, соотвътствующимъ главамъ Прем. Сол. и др., чтобы найти этотъ дъйствительный и не сокровенный, по откровенный источникъ? Премудрость Божія есть откровеніе Отца въ Сынь и Духь Св. и потому существуеть нераздъльно съ божественными Упостасями, въ то же время отличаясь от ь нихъ въ томъ же самомъ смыслъ въ какомъ Божественная усія присуща единосущной Троицъ и по своему — каждой изъ Vпостасей, не отдъляясь, но и отличансь отъ нихъ. Она есть начало, которое имъдь Господь въ началь путей Своихъ въ сотворении міра (Пр. Сол. VIII, 22), и она соединяеть и вмъсть опосредствуеть мірь съ Богомъ. Вопросъ о соотношеніи міра и Бога живо занимаєть и христіанское богословіе еще въ начальныхъ и неувъренныхъ его шагахъ, причемъ подъ вліяніемъ односторонняго космологизма въ пониманіи Св. Троицы оно склоняется къ субординаціоннизму: Логось, какъ посредникъ между Богомъ и міромъ, понимается какъ неравный Отцу — одинаково у Тертулліана и у Оригена, пока, накопецъ, эта мысль не получаеть для себя явно еретическаго выраженія въ аріанствъ, которое и было осуждено Церковью въ Никеъ. Отчасти можеть быть, всяъдствіе реакціи на аріанство, и самый вопросъ объ отношении между Богомъ и міромъ далье исчезаеть съ поверхности догматической мысли, предметомъ которой являются преимущественно трудныя и сложныя пробле мы христологіи. Только въ нъкоторых высказываніях отдъльныхъ отцовъ Церкви: св. Григорія Богослова (\*), св. Максима Исповъдника, св. Іоанна Дамаскина, бл. Августина — о первообразахъ или прототипахъ творенія міра въ Богь (\*\*), да въ ученіи св. Аванасія о сотворенной премудрости мы имъемъ, правда, въ зачаточномъ и недоговоренномъ видъ постановку вопро-

<sup>\*)</sup> Св. Григ. Богословь говорить «чёмь была занята мысль Божія прежде, нежели Всевышній, царствуя вь пустоть выковь, создаль вселенную и украсиль формами? Она созерцала вождельниую свътлость Своем добросовершенную ты, равную и равно свътозарность трисіяннаго Божества (т. е. Божественную Софію)... Мірородный умъ разсматриваль также въ великихъ своихъ умопредставленіяхъ Имъ же составленные образы міра, который произведень впоследстви, но для Бога и тогда быль настоящимъ. У Бога есть предъ очами, и что будеть, и что было и что есть теперь» (здъсь сопоставляется Софія Божественная, какъ въчный прототипъ тварнаго міра, и Софія тварная, самый этоть мірь).

<sup>\*\*)</sup> См. экскурсъ въ Купинъ Неопалимой.

са объ основаніи творенія въ Богъ, или, что то же, о Божественной Премудрости. Вопрось возникаеть съ новой силой въ нашу эпоху, искушенную именно въ разныхъ видахъ пантеизма и имъющую для христіанской философіи нарочитую задачу его преодольнія. Религіозная философія знаеть сльдующія пути разрышенія вопроса: 1. деизмъ, который фактически совпадаеть съ атеизмомъ: здъсь отношение между Богомъ и міромъ понимается какъ полная взаимная чуждость, такъ что становится непонятной и сама возможность творенія; 2. пантеизмъ разныхъ видовъ, отъ панлогическаго (у Гегеля) до матеріалистическаго, - практически это есть также атеизмъ, поскольку здъсь такъ или иначе утверждается тожество Бэга и міра, міробожіе и челов'вкобожіе; 3. акосмизмъ или антикосмизмъ (въ индуизмѣ и въ возращенной имъ философіи пессимизмэ): здъсь отрицается реальность міра, который объявляется иллюзіей, а въ основъ своей (атманъ) отожествляется съ Божествомъ: этотъ космологическій докетизмъ приводить также къ пантеизму; 4. манихействующій нигиліанизмъ, для котораго мірь, сотворенный изъ «ничего» и лежащій эль, практически не признается имъющимъ въ себъ образъ Божіей Премудрости, чемъ повреждаются далье и основные догматы христіанства о боговоплеценін, преображеніи міра и его обоженіи. Ни одно изъ этихъ ученій не соотвътствуетъ христіанскому откровенію. И предъ лицомъ встхъ этихъ трудностей богословіе нацихъ дней съ неизбънностью заново ставить передъ собой проблему о Богъ въ отношеніи къ міру. Этимъ и опредъляется основная проблематика софіслогіи, которая им'веть дъло именно съ этой исконной христіанской проблемой, заново нынъ поставленной всъмъ развитіемъ новъйшей философіи и богословія (\*).

<sup>\*)</sup> Начало софіологіи можно найти даже и у... м. Антонія: «Можно вследь за Григоріемъ Богословомъ, признавать за все ми Божескими желаніями, мыслями и дъйствіями нівкоторую, хотя пассивную, визинною реальность, большую реальность, чъмъ имъють мысли и чувства человъка виъ его сознанія. Тогда безконечная матерія будеть въчный, созерцаемый Богомь, но не въ себъ существующий мірь. По св. Григорію выходить, что творчество состояло въ велевомъ реализировании идеальнаго міра, въ его осуществленіи для себя, а не для Божескаго только сознанія, каковымъ онь быль вічно... твореніе матеріи можно будеть понимать какъ усвоение Богомъ идеальнаго міра, т. е. своихъ мыслей, и человъческому сознанію, такъ что человъкъ остается центромъ и цълью творенія, а матерія будеть суп ествоаать только въ его и Божественномъ сознании и притомъ въ послъднемъ телько какъ идеальное бытіе, а не реальное, не въ себъ суп ее» (ib. 109). Ср. таки е изложеніе ученія м. Антонія, очевидно, авторизованное, по поводу его юбилея, въ «Ц. Въстн.» № 470 (13 окт. 1935). Здъсь читаемъ «св. Библія отнюдь не говорить, что нашъ міръ быль создань изъ «ничего»... мірь быль создань не изъ «ничего», а изъ той жизни, которая была и есть у Бога. Владыка Митрополить, ссылаясь на Григорія Богослова, объясниль, что мірь проплый, настоящій и будуп ій вычно суп ествуеть въ Богъ». По Евангелисту «въ немъ была жизнь». Жизнь Божества и есть истинный ее, безусловныйшее и реальныйшее бытіе, которое обнимаеть собою все супее и при томъ съ полной силой зависимости отъ Него. Твореніе міра, по изъясненію владыки, заключалось въ томъ, что въчно существующій въ Богъ міръ идей,

О на въ томъ или иномъ видѣ неустраним а изъ современнаго богословія, и въ этомъ состоить гаіson d'être и моихъ софіологическихъ построеній. Что же мы находимъ по этому важньйшему вопросу въ богословіи «Опредѣленія»? Для него просто не существуеть ни эта проблема, ни
законность попытокъ ея разръшенія. Моя мысль о Божественной Софіи, какъ связующей и опосредствующей Богь и міръ,
безъ всянаго разсмотрѣнія объявляется, во-первыхъ, «гностической», а во-вторыхъ, ложной, и это сужденіе является достаточнымъ основаніемъ для ея отверженія. При этомъ огульномъ отрицаніи, которое какъ бы само собой разумѣется, въ Опредѣленіи
отсутствуетъ даже попытка дать свое собственное, и ол ож и
тельное сужденіе по данному вопросу. Такой образъ дѣйствій въ отношеніи къ самому жгучему вопросу современнаго
богословія является догматическимъ произволомъ, ибо нельзя
одной нѣтовщиной и запрещеніями справляться съ догматически-

ми проблемами (\*).

Ученіе о Софіи далье называется произведеніемъ «обновленнаго дуализма». Что это можеть значить? Значить ли это, что я возстанавливаю восточное учение о двухь богахъ: добромъ и зломъ? Но истолковать Софію, Премудрость Божію, какъ злой принципъ, значить завъдомо приписывать мив то, что такъ далеко отъ мсихъ мыслей, какъ небо отъ земли. Палъе приписывать мить наряду съ «нашимъ» ученіемъ о Св. Троиць ученіе «о Софіи какъ о иткоемъ другомъ Богь» есть столь же основаній, какъ и пля истолнованія его въ смысль манихейскаго дуализма. Какъ я свидътельствую во всъхъ моихъ сочинсніяхь, св. Софія есть не Богъ, но Божество въ Богъ, совершенно вь томъ смыслъ, въ каковомъ является Усія (или физись) во Св. Троицъ. Есть ли Усія во Св. Троинъ «другой Богъ»? Конечно, задачей здраваго богословія, тринитарнаго и софіологическаго, является понять Усію-Софію во Св. Троиць, какь начало подлиннаго единосущія, тріединой жизни и сткровенія, — Единицы въ Троицъ и Троицы во Единицъ, не только въ отношении тройства разнобожественныхъ упостасей, но и Ихъ подлиннаго единосущнаго тріединства въ природъ. Иначе получается не дагматъ Троичности, но тритеизмъ, противоръчацій ученію о Св. Троицъ и осужденный Церковью. Согласно Аванасьевскому символу, «единаго Бога въ Троицъ и Троицу во единицѣ почитаемъ ниже сливающе Vпостаги, ниже существо раздъляюще... Но Отчее, и Сыновнее, и Св. Д/ха едино есть Божество, равна слава, соприсносущно величество. Каковъ Отепъ, таксвъ и Сынь, таковъ и Св. Пухъ». Съ точки зрънія Опредъленія и это православное ученіе о единомъ Божествъ въ троичномъ Богъ остается понимать только какъ «нъкое пругое Божество».

духовный міръ, быль превращень въ міръ вещественный. Владыка ссылается на Григорія Богослова, который поясняєть, что всъ божескія желанія, мысли и дьйствія имьють большую реальность, чьмъ мысли и чувства человька внъ его сознанія. Поэтому то, что невозможно для человька— превращеніе идеи въ вещественный міръ— возможно для Бога».

<sup>\*)</sup> Оставляю безъ отвъта ту серію якобы противоръчій въ моихъ сочиненіяхъ, которыя собраны здъсь въ связи съ этимъ, не потому, чтобы я не могъ на это отвътить, но потому, что считаю эту мелочную полемику туть безсодержательной.

Въ развитіе этой общей мысли мив приписывается Опредьленіемъ, что у меня введеніемъ содъйствія гностическаго посредства искажается православное ученіе о твореніи міра вплоть до отверженія его. Ибо св. Церковь учить, что Богь сотвориль мірь черезъ Упостасное Слово Свое и Св. Духа, не мысля и не допусная эдьсь никакихъ псередниковъ и содъйствій». У меня же «гностическое посредство заслоняеть Божественное посредство (sic!) Сына и Духа Св., не оставляя мъста дъятельности того и другого». Начну съ того, что формулировка христіанскаго дегмата о сотвореніи міра дана здъсь неточно и двусмысленно. Что значить, что "Богъ сотвориль мірь черегь Упостасное Слово и черезъ Св. Духа, или черезъ Божественное посредство Сына и Духа»? Не возвращаеть ли эта формула нашу мысль къ субординаціонизму, Тертулліано-Оригеновскому, а далъе таки е и аріанскому, согласно которому Богъ творить міръ именно черезъ посредство Сына и Пуха Св., Которые, соотвътственно этому инструментальному своему значенію, являются уже не равны "Богу» въ Своемъ Божествь? Или же Опредъленіе, при всей неточности своихъ выраженій, хочеть въдъйствительности сказать, что Вогъ-Отецъ творить мірь чрезъ Слово и Духа Св., какъ это подлинно соотвътствуетъ православному ученію, и тогда возникаєть вопросъ, что же значить именно это чрезъ, введенное Опредъленіемъ въ самую сердцевину догмата о твореніи міра? О пред'в лен је даже не замвчаетъ, что здъсь то именно и начинается настоящая проблема. Пля меня она разрышается въ томъ смысль, что Богъ-Отецъ, какъ Первоволя, «Творецъ неба и земли», творитъ міръ на основаніи Своего образа, который во Св. Троицъ раскрывается въ Словъ и Духъ Св., и это-то самооткровение Божества, или Божественная Софія, и есть то Начало творенія о которемъ говорится въ Быт. I, I и въ Пр. Сол. VIII, 23. Чрезъ здъсь означаеть, что Вторая и Третья Упостась въ твореніи міра участвують, такъ сказать, не упостасно, но софійно, т. е. согласно Божественному содержанію Своей жизни. Богъ - Отенъ говоритъ: да будетъ (Духомъ Св.) то и то (Словомъ. имже вся быща). Очевидно, именно эту самую мысль телько и можеть имъть въ виду Опредъление въ словахъ о «Божественномъ посредствъ Сына и Пуха Св.» Но зачъмъ же миъ приписывается «гностическое посредство», «замъняющее Божественное посредство»? Богъ и Софія не два начала, но единый Богъ, совершенно также — не больше и не меньше — какъ Богъ и Усія, ибо Усія въ отпровеніи и есть Софія.

И воть въ результать всего этого сужденія, подлинно скользнувъ надъ самой бездной аріанства. Опредъленіе спішить заключить, что мое ученіе должно признать «еретическимъ какъ въроучение древняго гностицизма, примынающее и нъ аріанской ереси и по всему этому подпадающее подъ осуждение св. Церкви на I, а затъмъ и на VI Всел. Соборахъ вмъстъ съ другими еретическими лжеученіями», однимъ словомъ, приписываеть миъ цълый каталогъ ересей. Однако, опасно бросать камень въ другого тому, кто самъ въ стеклянномъ домъ. Непосредственно послъ этого неумолимаго сужденія, продолжая свое обвиненіе, Опредъленіе само уже не скользить телько на краю ереси, но прямо впадаеть въ нее, допуская грубъйшую догматическую ошибку. А именно мы въ немъ читаемъ: «далъе въ опредълении Софии, гдъ она именуется «энергіей Божіей» и гдь Софія, какь действіе Божіе отожествляется съ Самимъ Богомъ, повторяется ересь варлаамитовъ, которые, въ противоположность учению св. Григорія Паламы, энергію Божію отожествляють съ Самимъ Богомъ, за что и были осуждены опредъленіями помъстныхъ К-льскихъ соборовъ 1347, 1352 годовъ». Просто не вършив глазамъ, читая эти строки, въ которыхъ православный догмать принятый Церковью въ согласіи съ ученіемъ св. Григорія Паламы, приписывается его противнику Варлааму который быль именно анавематстованъ за его отрицаніе (\*). Въ исторіи варлаамитскихъ споровъ

\*) Ученіе Вардаама и Акиндина анавематствуєтся въ синодикъ въ недълю православія (греческій тексть въ Тріоди Постной Абинское изданіе 1930 г. стр. 151-2, въ славянскомъ перевод'в у Ө. Успенскаго. Одесса 1893, стр. 30 - 38) въ пяти анаосматизмахъ, и противоположное учение св. Григорія Паламы ублажается въ пяти возглашеніяхъ въчной памяти (тамъ же). Текстъ этотъ прямо свидѣтельствуетъ то, что дслжно быть извѣстно всякому богослову и архипастырю. Различе между учен.емъ паламитовъ и варлаамитовъ состоить въ томъ, что первые, различая въ Богъ усію невъдомую и трансцендентную отъ энергій, которыми Богъ открывается, утверждають божественность и нетварность этихъ энергій и въ этомъ смысль отожестеляють энергію Богомъ, различають въ Немъ о Осос и Осотис. Напротивъ, варлаамиты отрицають самое различеніе между усіей и энергіей въ Божествъ, или сливая, отожествляя усно и энергію, или же признавая энергіи тварными, даже человічески-субъективными состояніями. Такъ понимали они явленіе Өаворскаго свъта, тогда какъ паламиты видъли здъсь явление Божества, т. е. Самого Бога. Варлаамиты упрекали паламитовъ за это ученіе о множественности энергій Божества въ многобожін, паламиты упрекали варлаамитовъ въ аріанствъ и мессаліанствъ.

Какъ излагается въ синаксаріи недели второй В. поста, Варлаамъ «училь умовредно, яко обшая благодать Отца, Сына и Св. Духа, и свъть будущаго въка, имже иправедніи возсіяють яко содице, егоже и Христосъ предпоказа на горъ возсіявый, и просто вся сила и дъйствіе трічностаснаго божества — πάσαν δύναμιν καί ένέργειαν и все въ божественномъ естествь, разнствующее — καὶ τὸ διαθέρον όποσοϋν τῆς βεὶας φύσεως -- есть создано -- хтюто́у-- єїукі. -- Благочестно же мулрствующія, яко не созданъ -- есть ственнъйшій свъть и вся сила и дъйство καὶ πάσαν δύναμιν καὶ ἐνέργειαν (ничтоже бо воистину мошно есть ново приложити по естественно присущимъ Богу) во словесъхъ и писаніяхъ пространныхъ именова двобожники и многобожники». Соотвътственно этому анавематствуется (2) учение Варлаама,по которому Богъ не имъетъ никакой природной эпергіиμηδεμίαν ενέργειαν φυσικήν έχειν τον Θεόν, нο есть τοπьκο οдна усія μόνην ούσιαν είναι — какъ и то, по которому «одно тоже и совершенно неразличимо есть какъ божественная усія, такъ и божественная энергія», и не исповъдается, согласно ученію Святыхъ и разумънію Церкви, «усію въ Богъ и сущностную и природную Его энергію --οὐσίαν τε έπι θεον καὶ οὐσιώδη καὶ φυσικὴν κούσου ένέργειαν. Η ЭΤΑ ΗΥ ΜΕΙΟΠЬ получаеть положительное выражение въ ублажени тъхъ, кто исповъдуеть въру въ тріупостаснаго Бога чне только несотво, реннаго по сущности — ακτιστον κατα την ούσιαν, и чпостасямъ, но и по энергіи — κατά την ένέργειαν — которая мотеперешніе богословы нашли бы не мало для себя поучительнаго, — въ частности св. Григорій обвинялся своими противникамя въ томъ, что въ понятіи энергія Божества имъ вводится многобожіе, совершенно подобно тому, какъ теперь противники софіологіи въ Софіи усматриваютъ то «четвертую Vпостась», то «дру-

roro Бога» и т. под. (\*).

Ложное пониманіе моего ученія о Божественной Софіи какъ объ иномъ, небожественномъ или инакобожественномъ началь въ Богъ или наряду съ Богомъ, приводить автора Опредъленія къ такому разумѣнію: «еще болѣе грубая, противная самой сущности вѣры христіанской ересь вводится въ опредъленіи Софіи какъ Усіи, существа Божія, называемой имъ самобытнымъ началомъ наряду съ Божественными Упостасями, ибо этимъ намъдается понятіе о Софіи-Усіи, какъ о какомъ-то второмъ Богъ, вопреки ученію св. Церкви. Послъдняя, какъ всъ мы хорошо знаемъ, смотритъ на существо Божіе и Божественныя три Упо-

жеть быть и сообщаема святымь (какъ Өаворскій севть). Итакьсначала устанавливается различение въ тріупостасномъ Божествь: Его усія и Его же несозданныя, божественныя энергіи, и анаесматствуется отрицаніе существованія такого различія въ Богь. Но эта энергія въ Богь, различаемая оть сущности, въ то же время отожествляется съ нею по нетварной божественности своей, какъ софійное откровеніе усіи. Эту то тожественность въ божественной несотворенности именно и отрицали варлаамиты, которымъ Опредъление приписываеть такимъ образомъ, въ качествъ ереси, православное ученіе. Именно ученіе варлаамитовъ анаоематствуется (3) слъдующими словами: «еще съ ними мудрствующимъ и говорящимъ что всякая природная сила и энергія — Πάσαν φυσικήν δύναμιν καὶ ἐνέργειαν — τρίνποςτας ματο Εοικές τΒα τΒαρμα κτιστήν. Η эτοму противополагается «согласно боговдохновенному богословію святыхъ и Церкви благочестивое мнѣніе: несотворенна всякая природная сила и энергія тріупостаснаго Божества». Еще анавематствуется (5) ученіе тіх которые считають возможнымь примънять имя Божества тій Θεότητος только кт. божественной усіи, но отказываются примънять его къ Божественной энергіи, ибо ученіе Святыхъ и Церкви, свидътельствуя единое Божество Отца и Сына и Св. Духа, одинаково говорить о Божествъ какъ въ отношеніи къ усіи такъ и энергіи. Предъ лицомъ всѣхъ этихъ опредъленій Церкви какъ же звучить Опредъленіе, приписывающее именно Варлааму православную мысль о божественности усіи и эпергіи и почитающи ересью, осужденною соборами, то самое ученіе, которое они провозгласили какъ истинное

\*) Здёсь кстати вспоминается и «имябожничество», но случаю котораго я показываюсь повиннымь и въ евноміанствѣ. Лучше здёсь не вспоминать эту печальную исторію, которая еще на памяти у многихъ. Разсуждая же догматически, надо сказать, что, во-первыхъ, три доклада, представленные Свят. Синолу (м. Антонія, а. Никона, проф. Тромцкаго) всѣ между собою разнорѣчатъ, выражаютъ три разныя догматически несогласимыя точки зрѣнія. Во-вторыхъ, догматическій споръ по существу не тольк не можетъ почитаться законченнымъ, не еще и не начинался. Въ Московскомъ соборѣ, въ подотдѣлѣ сектантства, подъ предсъдательствомъ арх. Өеофана, извѣстнаго какъ сторонника имяславія, вопросъ былъ обращенъ къ догматическому дослѣдованію,

или, върнъе, изслъдованію.

стаси не какъ на двѣ, а какъ на одно самобытное существо Божіе. т.е. Божественное Начало» (далъе слъдуетъ подтвержденіе мысли на основаніи библейскихъ текстовъ). «Въдь совершенно несомнънно, что самобытнымъ началомъ можетъ быть только Богъ, какъ единое Божественное существо, каковымъ является въ нашемъ христіанскомъ ученіи Божественная природа во всей Пресвятой Троицъ, такъ и каждая упостась въ отдъльности».

Приписавъ мнъ совершенно чуждую мнъ мысль о томъ, что Божественная Софія есть «другой Богь», Опредъленіе пытается выразить правый догмать о Божественномъ тріединствъ, но при этомъ совершенно запутывается въ неточностяхъ. Я подвергаюсь упреку за то, что признаю Усію-Софію «самобытнымъ началомъ наряду съ божественными упсстасями». Если это понимать такъ, что въ единосущіи Св. Троицы я различаю три упостаси и единую сущность, то я слъдую здъсь прямому ученію Церкви (см. выше). Также я различаю въ единомъ Богь три раздъльноличныя Vпостаси («ниже сливающе Vпостаси»). Въ извъстномъ смыслъ можно сказать, что и три Упостаси, и единая природа существують «наряду» одна съ другой, однако это «наряду» есть лишь безсиліе нашего языка выразить одновременно и троицу во единицъ, и единицу въ троицъ, и единосупіе, и единство Божіе. И, конечно, это различеніе не есть только плодь нашей мыслительной абстракціи, но соотвътствуеть и божественной реальности, хотя и не поддается нашимъ раціональнымъ схемамъ, которыя разрываетъ (\*). Для того, чтобы пре-сдельть всъ эти трудности для мысли, Опредъленіе примъняетъ выраженія, отнюдь не обычныя въ богословской терминологіи и по существу двусмысленныя. Именно различение тройственныхъ Vпостасей при единствъ природы оно погружаеть въ «одно само-бытное, т. е. Божественное и а ч а л о ». Что можеть значить это понятіе «одного начала» въ примъненіи къ Св. Троицъ, невъдомое богословію? Вносится ди этимъ въ тринитарный догмать западный примать сущности надъ Упостасями? Далье это понятіе «самобытнаго начала» разъясняется какъ «Богь, какъ единое божественное существо, каковымъ является въ нашемъ христіанскомъ учени Божественная природа во Св. Троицъ». Въ этомъ непонятномъ опредълении можно видъть только новое подтверждение того не-православнаго имперсонализма, въ который невольно впадаеть само Опредъленіе. Именно оно превращаеть тріединое и единосущное божественное Лицо въ безликое о н о , въ «начало или природу», съ дальнъйшимъ еще сопоставлениемъ: «божественная природа во всей Св. Троицъ, такъ и каждая Упостась вь отдъльности». Это послъднее сопоставление природы и каждой изъ Упостасей не поясняеть, а только запутываеть дъло, и я чувствую себя отнюдь не вразумленнымъ такимъ смутнымъ опредъленіемъ. Критика моей софіологіи заканчивается тёмъ, что мнъ приписывается пониманіе Софіи какъ «особаго Божественнаго существа» (безъ поясненія, что именно значить здісь «существо»): «Софія трактуется какъ другое (?) Божественное существо, рядомъ съ существомъ Божіимъ, что противоръчить православному ученію о Св. Троицъ». Послъднее положеніе, конечно, требуеть доказательства. Тріупостасный Богь имѣеть единую Усію или существо, единосущень, — таковь православный дог-

<sup>\*)</sup> См. мои Главы о троичности.

мать. Спрашивается, примыніляется ди въ Усіи къ Св. Троицѣ «другое существо»? А если нътъ, то нътъ этого и въ Софіи, поскольку она тожественна съ Усіей, какъ ен самооткровеніе въ Богъ. Все непоразумъние возникаеть изъ того, что «Опредъление» (также какъ и указъ м-та Сергія) претыкается о ту мысл., что Усія-Софія въ Богь также любить Трічпостаснаго Бога, хотя и особымъ образомъ любви, именно, не-упостасной. Однако и она по своему осуп ествляеть ту истину, что Богь есть любовь. Цълымъ рядомъ библейскихъ и церковныхъ текстовъ я показал» въ отвъть м-ту Сергію, что это именно такъ. Церковь учить о разныхъ образахт, любви въ Божествъ, и раціоналистическое противленіе этой мысли свидътельствуеть, что общая аксіома: Богъ есть Любовь, ограничивается въ своей силь у этихъ богослововъ, поскольку она не примъняется ими къ Божественной Усіи-Софіи. Согласно ихъ утвержденію Богь-Любовь имъетъ Свою суп ность, Усію-Софію, на началъ не любви, но нъксего вещнаго, виъп ияго обладанія, каковая мысль является величайшимъ противоръчіемъ въ ученіи о Пресв. Троиць, какъ Любви. Наобороть, въ Богь всеесть любовь, и нъть ничего, что не было бы причастно любви. Представление о веп номъ обладании, чуждомъ взаимности любви, въ примънении ко Святой Троицъ противоръчиво и хульно. Богъ есть любовь не только въ томъ смыслъ, что Его личное самосознание есть тріупостасная любовь, Единица въ Троицъ и Троица въ Единицъ, но и Его природное бытіе есть любовь, опредъляется любовью. Иначе сказать то, что Богъ им ветъ Усію-Софію, означаеть, что Онь любить ее, или въ ней любитъ Самого Себя въ тріупостасномъ самооткровеніи (причемъ именно эта тріупостасность освобождаетъ эту любовь и къ Самому Себъ отъ всякаго себялюбія, напротивъ, дълаетъ ее жертвеннымъ самоотверженіемъ). Но и Усія тоже не есть мертвая вещь, принадлежай ая на началь внышняго обладанія — сія хула да не будет.! — ибо и на нее распространяется царство божественной любви, и она есть любовь, т. е. любить, хотя и осо-бымь образомь не-упостасной любви. Но образы любви м о гутъ быть многораздичны, одно и то же начало любви различается въ упостасномъ образъ соотвътственно характеру упостасей (Отець, Сынь, Духь Святый) и въ не-упостасномъ обралюбви усійно-софійной. На основаніи многочисленныхъ свидътельствъ Церкви совершенно необхедимо утверждать возможность и наличіе разныхъ образовъ неупостасной любви, въ частности, напримъръ, — творенія къ своему Творцу.

Обращаясь къ вопросу о боговоплощеніи, О п р е д в л е н і е заявляеть, что я «неизбѣн но делжен» быль с т о л к н у т ь с я(!!) съ опредѣленіемъ IV вселенскаго Халкидонскаго собора. Въ отъвѣть на это мнимое столеновеніе свидѣтельствую со всей отвѣтственностью перед. Христовой Церковью, что вся моя христологія въ А г н ц в Б о ж і е м ъ, какъ это, впрочемъ, должно быть ясно для всякаго непредубѣн деннаго читателя, стремится быть именно Халкидонскимъ богословіемъ, она проникнута павосомъ Халкидонскаго догмата, въ немъ именно видитъ высшую мудрость христологіи. Это въ полной мѣрѣ способенъ почувствовать тотъ, кто знакомъ со всей полемикой противъ этого догмата въ протестантскомъ богословіи и съ новѣйпимъ его отрицаніемъ. И если я утверждаю, что Халкидонское опредѣленіе оставляеть мѣсто дальныйшему догматическому уясненію, то это свидѣтельствуетъ лишь о моемъ почитаніи этого догмата, въ которомъ я вижу не только данное уже опредѣленіе, выраженное въ

четырехъ отрицаніяхь, но и зерно положительнаго опредъленія, на самомъ соборъ не даннаго. Но ни одинь вселенскій соборъ никогда и не притязаль на исчерпывающій теръ своего опредъленія, но оставляль мъсто для дальнъйшаго раскрытія догмата какъ на новыхъ соборахъ, такъ и въ общемъ догматическомъ движеніи мысли, и отнюдь не устанавливалъ принципа догматической неподвижности. И слова глумленія по поводу того, что я «приписываю себъ честь» и проч. догматическаго уразумьнія Халкидонскаго догмата, я воспринимаю лишь съ болъзненнымъ недоумъніемъ. По поводу же основной моей мысли, что соединение двухъ природъ въ одной Vnостаси Логоса не можеть быть понимаемо механически какъ deus ex machina, no предполагаетъ изначальное соотвътствіе или онтологическое соотошение объихъ природь, Софіи Божественной и тварной, я не нахожу ничего, кромь слъдующаго голословнаго заявленія: «не можеть быть ръчи ни о какомъ софійномъ моменть (?), потому что при прямомъ, върномъ и ясномъ воспріятіи Халкидонскаго догмата нътъ мъста ни Божественной, ни тварной Софіи». Върно или невърно мое софіесловіе, но въ данномъ случав моя проблематика и аргументація остаются просто непоняты или неуслыщаны, и мнъ остается только отослать читателя къ «А. Б.» Вмъсто такового отзвука опять и зпѣсь повторяется утвержденіе о софійномъ въ «гностическомъ смыслъ» ученій, причемъ все заканчивается слъдующимъ сужденіемъ: «Булгановъ раздъляетъ еретическія возарънія Аполлинарія, осужденнаго ІІ и VI вселенскими соборами». (Конечно, удобнымъ поводомъ здѣсь является моя чисто историческая интерпретація доктрины Аполлинарія, которую я понимаю не въ смыслъ «аполлинаріанства», но въ смысль Халкидонскаго догмата). Здъсь приводится слъдующее мъсто изъ Агнца Божія: «то, что въ человыкъ есть его человъческій духъ, отъ Бога исшедшій, то во Христь есть предвъчный Логось, Вторая Vnостась Пре в. Троицы»; эта-то мысль и инкриминируется мнъ какъ аполлинаріанство, какъ «с о в е р пі е ннеправославная мысль». вь глубочайшемъ этимъ сужденіемъ я снова останавливаюсь изумленіи: въ качествъ «совершенно неправославной мысли» (еретическихъ воззръній Аподлинарія, осужденнаго ІІ и VI вседенскими соборами) здъсь квалифицируется основной догмать. составляющій самую сердцевину православной христологіи и повторенный трижды: на IV, V, VI вселенскихь соборахь. Это догматическое опредъленіе читается такъ:

... «ЧЫ согласно исповѣдуемъ всѣ того же совершеннаго въ Божествѣ и того же совершеннаго въ человѣчествѣ, истиннаго Бога и истиннаго человѣка, того же изъ разумной души и тѣла— ἐχψυχής λογιχῆς καὶ σώματος —единосущнаго намъ по человѣчеству... одного и того же Господа Христа, Сына единороднаго въ двухъ природахъ— ἐν δύο φύσεσιν, несліянно, неизмѣнно, нераздѣльно, неразлучно познаваемыхъ... при сохраненіи же свойствъ каждой изъ природъ, соединяют ихся въ одномъ лицъ и въ одной Vпостаси — εἰς ἐν πρόσωπον καὶ μίαν ὑπὸστασιν, не раздѣляемомъ или раздучаемомъ въ два лица, но одинь и тотъ же единородный Сынъ, Божіе Слово, Господь Іисусъ Христосъ».

Итакъ, ученіе Халкидонскаго догмата есть именно то самое, которое содержится въ приведенныхъ мною словахъ, и ко-

торое признается Опредъленіемъ неправославным ъ Именно здъсь установляется въ Богочеловъкъ единое лицо, или Упостась, Логосъ, которая имъетъ (упостазируетъ) двъ природы, «совершенное Божество» и «совершенное человъчество», причемъ послъднее совершенно точно опредъляется какъ тъло и разум ная душа, т. е. безъ особой человъческой Упостаси или, что то же, человъческаго духа, который замъщается Упостасью Логоса (душа не естъ духъ, но сила, оживляющая человъческое тъло). Конечно, терминологія эпохи оставляеть здъсъ извъстную неопредъленность, которая, однако, достаточно устраняется дальнъйшимъ разъясненіемъ относительно недопустимости двухъ Упостасей въ силу единства Упостаси Богочеловъка.

Ту же мысль находимъ въ опредълении V-го вселенскаго, II-го Константинопольскаго собора: въ канонъ 4-мъ анаеематствуются ть, кто, утверждая двойство лиць («несторіанство»), «не исповъдують единства Бога Слова во плоти, воодушевленной разумной и мыслящей душой — πρὸς σάρχα ἐμψυχομένην ψυχῆ λογική γαι νοερά (\*), по соединенію или по Vпостаси». Эдівсь даже ясные, чымы вы формулы IV собора выражается мыслы о томы, что человъческое естество во Христь, состоя изъ плоти, воодушевленной разумной душой, не имъсть своего особаго лица или упостаси (или, по примъняемой мною терминологіи, духа). «Св. Церковь исповъдуеть единство Бога Слова съ плотио по сложенио — хата σύνδεσιν, что есть по Vnocracu — καθ' ὑπόστασιν.» Въ канонъ 5-мъ еще разъ повторяется осужденіе тімь, кто не признаеть, что Богь Слово соединился съ плотію по Упостаси, или одному лицу(ср. текстъ канона 8). Наконецъ, ту же мысль находимъ и въ опредвлении VI вселенскаго, III Константинопольскаго собора, воспроизводящемъ въ соотвътственной части опредъление IV собора.

Такимъ образомъ, церковное ученіе состоитъ въ томъ, что «полнота» человіческой природы, воспринятая Господомъ, распространяется лишь на тіло и (разумную) душу, но не включаетъ чпостаснаго духа, каковымъ является Самъ Логосъ. И противоположное ученіе, которое Опреділеніе хочетъ выдать за православное, анафематствуется какъ несторіанское. Такова степень догматической отчетнивости . Опреділенія, которое такъ легко обличаеть мнимыя ереси.

Однако, то, что можно лишь предполагать на основаніи приведеннаго м'єста, раскрывается во всей несомн'єнности въ дальныйшемъ изложеніи Опредёленія, гді читаемъ: «въ своемъ ученіи о соединеніи двухъ естествъ во Христ'є Церковь выражаеть в'ру, что съ Богомъ-Словомъ соединилось полное естество челов'ческое, состоящее изъ тъла, души и духа, но такъ, что въ результат получилось одно Божественное Лицо». То, что зд'єсь выдается за православное ученіе, есть классическое несторіанство, ученіе о συνάφεια двухъ лицъ, Божескаго и челов'єческаго, во Христ'є: «духъ» челов'єческій, — конечно, Упостасный, ибо духъ не существуеть без-чиостасно, — соединяется съ духомъ Божественнымъ, т. е. Логосомъ, въ одно Божественное лицо. Это есть

<sup>\*)</sup> Между прочимъ σὰρζ ἐμψυχομένη есть обычное выраженіе Аполлинарія.

именно та ересь, которая была отвергнута на Халкидонскомъ соборъ въ слъдующемъ его опредълении:

«исповъдуемъ... единаго и того же Христа, Сына, Господа, единороднаго, въ двухъ естествахъ... познаваемаго... не на два лица разсъкаемаго или раздъляемаго, но единаго и того же Сына и единороднаго Бога Слова».

А далъе это же самое повторено на V и VI всел. соборахъ. «Опредъленіе» же, какъ и въ вопросъ о Фаворскомъ свътъ, выдаетъ за православное ученіе чистъйшую несторіанскую ересь, осужденную церковью, причемъ еще утверждается, что, отрицая послъднюю, Булгаковъ «не раздъляетъ этой въры нашей Церкви» \*).

Немелленно же послъ того, какъ я обвиняюсь въ томъ, что утверждаю принятіе Логосомъ челов'вческаго естества, мн'в приписывается уже, что я говорю «не о воплощении Логоса, а о воплощеніи Софіи»: «не Богъ умалился у него до зрака раба, но лишь Софія и Пречистая Матерь Божія сръдалась, такимь образомъ, вмъстилищемъ не Сына Божія, о лишь той же Божественной Софіи». Такимъ образомъ получается, что тамъ, гдъ меня нужно завинить въ аполлинаріанствъ, я повиненъ въ V постасномъ воплощеніи Логоса, а гдъ подлежу суду за софіанство, я обвиняюсь вопкоценія Логоса. отрицаніи которое замъняетъся воплощеніемъ Софіи. И эти два, другь другу противоръчаннихъ обвиненія на одной и той же страниць! Что касается приписываемой мнь мысли, будто я понимаю боговоплещение какъ воплощение не Логоса, но Софіи, я опять таки могу только отослать къ своимъ книгамъ, гдъ развивается и утверждается совершенно православная мысль о воплощении Упостаснаго Логоса, соединившаго въ Себъ божескую и человъческую природу, согласно Халкидонскому догмату. Вся особенность моей софіологіи лишь въ томъ, что эти двъ природы въ Богочеловъкъ я истолковываю канъ небесную Софію, Божеское естество, и тварную Софію, сотворенную по образу Небесной и на Ен основании.

Приписывается мить далье и критически-высокомърное отно шеніе къ авторитету VI вселенскаго собора на основаніи одного мъста изъ «А. Б.», относящагося отнюдь не къ опредъленію собора, а къ одной изъ частностей догматической полемики, ему предпіествовавшей и, что здісь самое важное, не вошедшей въ догматическое опредъленіе VI собора. При этомъ приводимый отрывокъ неправильно истолковывается въ томъ смыслъ, будто

<sup>\*)</sup> Однако, въ другомъ мъстъ Опредъленія, гдъ требуется обвинить меня въ аподлинаріанств'ь, выражается совс'ємь иная точка зрънія на упостасное соединеніе, приближающаяся къ церковной. Именно здъсь говорится: «несмотря на то, что ученіе о соединеніи двухъ естествъ въ одну божественную Vпостась было въ Церкви еще до Аполлинарія и находилось во всъхъ древнихъ символахъ, начиная съ такъ называемаго аностольскаго». Явное противоръчіе съ вышеприведеннымъ можетъ быть объясняется и темъ, что для Определенія «духъ» и «упостась» представляются чёмъ то раздичнымъ и отдёлимымъ. Поэтому, утверждая наличность въ Богочеловъкъ, наряду съ Духомъ Божественнымъ и особаго человъческаго, наряду съ душою и плотію, оно полагаеть, что при двухъ духахъ можеть быть одна Vпостась. Но это означаеть такое неразумъніе упостасной природы духа, съ которымъ вообще трудно и приступать къ разсмотрънію «Упостаснаго соединенія».

подъ «жизнью духа» я разумью Софію (чего именно въ данномъ случав нетъ), и тымъ «отвергая опредъленіе вышеупомянутаго Вселенскаго собора (пусть же, произнося такое обвиненіе, отвътственно укажуть: гдь и когда, какими словами?), «замънжю его софіанскимъ ученіемъ новоизмышленнаго типа». Прискорбно констатировать въ О п редъленіи такой способъ обвиненія, который основань на приписываніи мнъ мною несодъяннаго.

Наибольшее негодованіе Опредъленія почему-то вызываеть моя попытка богословскаго истолкованія Вознесенія Господня. Издишне говорить что я твердо и несумићино исповћдую догмать Вогнесенія Господня и Одесную Отца Сидънія. Однако. нельзя не признать, что догматическая истина, здъсь содержащаяся, выражена въ символахъ антропоморфическихъ, прямого и буквальнаго истолкованія для себя не допускающихь. Это съ достаточной силой засвидьтельствовано было уже св. Іоанномъ Дамаскинымъ, который говорить слъдующее относительно Одесную Отца Сидънія: «говоря, что Христосъ тълесно возсълъ Одесную Бога и Отца, мы разумьемъ правую сторону Отца не въ смыслъ пространства. Ибо какимъ сбразомъ неограниченный можетъ имъть пространственно правую сторону? Правая и лъвая сторона суть принадлежности того, что ограничено. Подъ правой стороной Отца мы разумъемъ славу и честь, въ которой Сынъ Божій, какъ Богъ и единосупный Отцу, пребываетъ прежде въковъ и въ которой, воплотившись въ последокъ дней, возседаетъ и тълеснымъ образомъ по прославлении плоти Его» (Кр. изв. прав. въры, IV, гл. II). Но подобно тому какъ «Одесную Отца Сидъніе» нельзя понимать въ смыслъ пространства, такъ и «соществіе съ небесъ» и «вознесеніе на небо» не могуть быть понимаемы пространственно (астрономически), хотя Вознесеніе и симводизируется въ пространственныхъ образахъ.

Извъстно, что вопросъ о Вознесеніи и Одесную Отца Сидъніи («dextera Patris») подвергался особому обсужденію въ эпоху Реформаціи въ Евхаристическихъ спорахъ, въ частности между кальвинизмомъ и лютеранствомъ. Но эта богословская проблема для Опредъленія просто не существуетъ и «никакой антинсміи не представляетъ (\*): «догматъ о вознесеніи нисколько не менъе свътель и пріемлемъ, чъмъ всякій догматъ нашего въроученія». Но ръчь идетъ совсъмъ не о пріемлемости или непріемлемости догмата Вознесенія, но объ его богословскомъ уразумъніи, для котораго отнюдь недостаточно представленія объ исчезновеніи Христа изъ поля зрънія апостоловъ черезъ поднятіе его въ высоту: догмать относится не къ эмпирическому исчезновенію, но къ онтологическому удаленію изъ міра сшедшаго съ небесъ Спасителя, который снова вознесея на небо. И здъсь прежде всего надлежить мсправить и с к а ж е н і е «свътлаго» догмата Вознесенія, которое допущено въ Опредъленіи. Именно здъсь говорится: «въдь

<sup>\*)</sup> Антином і я отнюдь не есть то же, что противорѣчіе, какъ повидимому думаетъ Опредъленіе. Противорѣчіе свидѣтельствуетъ о логической ошибкѣ въ мысли, требующей исправленія, тогда какъ антиномія свидѣтельствуетъ о наличіи предѣ ладля мысли, которая съ необходимостью должна съ равной силой и полной отвѣтственностью утверждать антиномическія положенія. Тѣмъ не менѣе — на протяженіи всего нѣсколькихъ строкъ — О предѣ леніе превращаетъ антиномію въ «противорѣчіе».

все историческое христіанство (?) всегда признавало, что вознесся Господь на небо не Божествомъ Своимъ, Которымъ Онь всегда пребываеть на небъ съ Богомъ Отцомъ, а человъчествомъ, и что въ человъчествъ Своемъ Онь вознесся именно полнымъ человъкомъ — въ душтъ и тълъ Его (\*), и этою прославленною въ воскресеніи и вознесеніи Его плотію и душею Онь и возсъль и пребываетъ одесную Отца Своего»....

О тан вимся для разбора содержанія этого догматическаго

опредъленія.

Основная мысль, его есть чисто «несторіанское» разд'яденіе Божества и Человъчества во Христъ, примъняемое въ данномъ случав къ истолкованію Вознесенія Христова. Прежде всего мы узнаемъ, что «вознесся Господь на небо не Божествомъ Своимъ, которымъ Онь всегда пребываеть на небъ съ Богомъ Отцемъ». Значить, напрасно учить насъ симвель въры о Сынъ Божіемъ, «сшедшемъ съ небесъ»? Значить мы дол; ны думать. всябиь за Павломъ Самосатскимъ и другими модалистами, что Іисусь не быль Богочеловькомь, въ которомь «обитаеть всякая полнота Божества теле но», но лишь человекомъ, на которомъ почивала сила Божія? или же всябдъ за «несторіанскимъ» ученіемъ, мы деля ны думать, что человькъ Іисусь быль лишь, такъ ска-вать, мъстомъ присутствія Сына Божія, встрьчи и соединенія двухъ лицъ: небеснаго Логоса и земного Іисуса? Значитъ мы не дол тны слъдовать ученію ап. Павла (Фил. II, 6-8) обь уничиженіи Сына Божія, которое есть въ извъстномъ смыслъ богодохновенная транскрипція формулы: «сшедшаго съ небесъ? Здъсь Опредъленіемъ вводится прямо еретическое, подлинно уже осундени е Церковью, ученіе, раздѣляюще е природы (вопреки Халкиденской формуль: «ниже раздѣлающе, ниже соединяюще») и тъмъ самымъ отрицающее единство Богочеловъка, подлинность Его вознесенія, а постольку и самого боговоплощенія. Конечно, при изложеніи догмата о боговоплощеніи нельзя забывать о томъ, что сошествіе Логоса съ небесъ соединяется и съ нъкоей Его неразлучностью со Св. Троицей (это составляетъ самое сердце догмата о кенозисъ Сына), но уже одно это показываетъ, что догматъ Вознесенія совсьмъ не такъ простъ («свътелъ»), какъ это кажется Опредъленію.

Повреждение обидаго христологическаго догмата о боговоплощении неизбъжно видючаетъ въ себя неменьшее повреждение и догмата Вознесения Христова. Именно о послъднемъ и говорится, что Христосъ вознесся «не Божествомъ Свримъ, Которымъ Онь всегда пребываетъ на небъ съ Богомъ Отцомъ,

а человъчествомъ» (\*\*).

<sup>\*)</sup> Если при обличеніи меня въ «аполлинаріанствъ» (см. выше) объявлялось совершенно неправославнымъ мнѣніе, что человъчество представлено во Христъ лишь душею и плотію, безъ чпостаснаго человъческаго духа, который замъщенъ Логосомъ, то здѣсь, какъ само собой разумѣющееся, приводится именно это пониманіе человъчества Христа, какъ состоящаго изъ плоти и духа. Такъ шатко и неустойчиво богословіе Опредъленія.

<sup>\*\*)</sup> Въ другомъ мъстъ говорится: «плоть отнюдь не (не) соучаствуетъ съ Нимъ въ Его сидъніи одесную Бога Отца. И тъмъ болье непонятно и странно, что для духовнаго Его пребыванія на небъ, тълесное Его вознесеніе туда, передаваемое намъ въ трехъ новозавътныхъ книгахъ (Мр. XIV, 19; Лк. XXIV, 50; Д. А.

Такое заключение естественно, разъ Опредъление фантически отрицаеть соществие съ небесь а слъд., и боговоплощение. Но только напо отдать себъ полный отчеть во томъ, что такое учение о Вознесеніи прямо противится сповамъ Самого Господа, Который говорить оть лица всего Своего Богочеловъчества, т. е. не одного только человъчества, какъ мнить Опредъление, но и упостасно соединеннаго съ нимъ Божества въ прощальной бесъдъ: «Я иду къ Отцу». Кто это Я, отъ лица Котораго говоритъ Господь? При отрицаніи прямого воплошенія Логоса въ Опредъленіи (см. выше), при отрицаніи Вознесенія в с е г о Богочеловъка, съ ограничениемъ Вознесения лишь Его человъческимъ естествомъ, это Я доли но быть отнесено несторіанствующимъ Опредъленіемъ къ невъдомому для Церкви человъческому «я» въ Богочеловъкъ: оно имъетъ вознестись на небо къ другому Божественному Я, которое согласно опредъленію, всегда пребываеть на небесахъ и на землю не сходитъ. Тогда пусть внимаютъ дальнъйшимъ словамъ Богочеловѣна, Самого воплотившагося Слова: ч нынѣ прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имъть у Теби прежде создания міра» (Іо. XVII, 5). «Я къ Тебъ иду, Отче Святый» (II).. «Отче! которыхъ Ты далъ Мнъ, хочу, чтобы тамъ, гда Я, и сни были со Мною, да видять славу Мою которую Ты даль Миж, потому что возлюбиль Меня прежде созданія міра» (24). Отълица какого Я, воглюбленнаго и прославленнаго Отцомъ прежде созданія міра, говорить Господь? Ужели оть лица человъческаго, «несторіанскаго» Я? Опредъленіе съ настойчивостью еще прибавляетт, что Христосъ «именно въ человъчествъ Своемъ вознесся полнымъ человъкомъ, въ душъ и тълъ Его». Надо сказать, что это пояснение отличается не только неточностью, но и завъдомой двусмысленностью, настелько, что можеть быть понято прямо вт двухъ противоположных, значеніяхъ, въ зависимости отъ того, исходить ли Опредъленіе изъ дихотом ическаго, или тр и хотом и ческаго ученія о человъкъ, предполагаетъ-ли двучастный — изъ души и тъла его составъ или же тричастный: изъ духа, души и тъла. Въ первомъ случав утверждение Опредвления значить, что во Христв наличествоваль полный упостасный человькь, наряду съ Упостаснымъ Логосомъ, т. е. ересь «несторіанская», συνάθεια Бога и человъка во Христь, сложная, двусоставная Упостась. И въ примъненіи къ Вознесенію это означаеть, что человькь во Христь во всей полноть своего человьческого состава вознесся на небо, чтобы тамъ соединиться съ Логосомъ. Въ другомъ мъстъ Опредъленіе, правда, высказываеть, какь мы видъли, мысль о тричаст-номъ составъ человъка, — изъ духа, души и тъла, и потому опредъление этого состава какъ двучастнаго, которое мы находимъ здёсь, является противоръчісмъ или, по крайней мъръ, неточностью. Однако, несмотря на это противоръчіе, мысль и интенція Опредъленія въ данномъ случат совершенно ясна: ръчь идетъ о полномъ составъ человъка въ Богочеловъкъ и о вознесеніи на

<sup>1, 9)</sup> вовсе не имѣло нужды и реальнаго смысла, ибо Духъ для Своего прибытія (!) къ Богу не нуждается въ процессъ духовнаго восхожденія — не къ Отцу на небо, а невѣдомо куда (?!)» И еще разъ: профессоромъ Булгаковымъ «опредъленно и отчетливо отвергается догматическое ученіе ьашей Церкви о томъ, что Христось вознесся къ Божественному Отцу С во имъ прославъленнымъ тъломъ воплощенія».

небо этого полнаго человека. Поэтому другая возможность пониманія этого м'єста, именно какъ учить Православіе въ опредъленіяхъ IV и др. вселенскихъ соборовъ, т. е. о наличіи л и ін ь человъческихъ души и тъла въ Богочеловъкъ здъсь не можетъ быть допущена, поскольку здёсь прямо сказано, что «въ человечестве Своемъ Христосъ вознесся именно полнымъ человъкомъ». Итакъ, схема богословія Вознесенія, согласно Опредѣленію, такова: въ небесахъ пребываеть Логосъ, съ неба не сходившій, и въ небеса возносится человъкъ, никогда на небесахъ не бывшій (и все это въ прямомъ противоръчіи Io. III, 13: «никто не восходилъ на небо, какъ только спіедшій съ небесъ Сынъ Ченебесахъ»). «И этою, ловъческій, сущій на прославленною въ воскресеніи и вознесеніи Его, плотію и душею Онь и возсыль и пребываеть опесную Отца Своего». Этимъ и исчерпывается все богословіе Вознесенія въ Опредъленіи, которое противопоставляется моему — пусть несовершенному — богосповствованію. Но что же можеть здісь означать на языкі богословія и метафизики это тълесное сидъніе одесную Бога Отца. т. е. въ абсолютномъ Духъ? Уже отъ св. Іоанна Дамаскина Определение смогло бы научиться, что это не можеть быть понято буквально, но требуеть объясненія, такъ сказать, перевода на языкъ богословія. Что есть dextera Patris, что значить «Вознесеніе» и Одесную Отца «Сидъніе»? Опредъленію это кажется «свътлымъ» и яснымъ, и въ немъ отсутствуетъ даже понытка выразить догматъ богословски.

Богословская проблема догмата Вогнесенія заключается въ антиномической сопряженности, съ одной стороны, удаленія изъ міра, «вознесенія», и, вмѣстѣ съ тѣмъ, пребыванія въ мірѣ, сохраняющейся связи съ нимъ. Это выражение въ одновременномъ наличіи повъствованія о Вознесеніи у евангелистовъ Мр. и Лк. и обътованія о пребываніи съ ними во вся дни до скончанія въка у Мо. (при отсутствіи разсказа о Вознесеніи у Іо). Эта же антиномін выражена и въ кондакъ праздника, на который ссылается и Опредъленіе: ... «вознеслся еси во славъ, Христе Боже нашъ, никаноже отдучаяся, но пребывая неотступный»... Антиномичность догмата выражается, далье, въ томъ, что «Вознесеніе на небо и одесную Отца съдъніе» не можеть быть понято какъ пространственное опредъление или «мъсто» (какъ, согласно съ Опредъленіемъ, толкуєть это и Кальвинъ), ибо Богь выше пространственности, и въ то же время означаетъ удаление - притомъ именно тълесное — изъ этого міра. Антиномія догмата состоитъ далье томъ, что въ нъдрахъ Св. Троицы, поскольку «Богъ есть Духъ», ньть мъста тълесному присутствію, въ частности, «одесную» Отца, и въ то же время догмать необходимо включаеть именно и таковое. Далъе, небесное «одесную Отца съдъніе» соединяется съ таинственнымъ евхаристическимъ присутствіемъ Христа на земль въ Св. Дарахъ, какъ и вообще съ духовнымъ Его присутствіемъ въ Церкви, силою Духа Святого. Наконецъ, удаление изъ міра вь премірность является только временнымъ, поскольку въ парусіи Христось возвращается въ міръ въ томъ же образъ, пребыван навъки и въ нъдрахъ Св. Троицы. Задача богословія Вознесенія состоить въ томъ, чтобы соединить всь эти антиномическія опредъленія въ сложной системъ богословскихъ понятій, что я и пытаюсь — худо-ли, хорошо-ли — сдълать. Оцвнить попытку есть дёло богословской критики. Для Определенія же вовсе не существуетъ всей этой богословской проблематики. Оно въ качествъ исчерпывающаго богословскаго опре-

пъленія учить о «вознесеніи на небо человъческой плоти Христа». даже безъ попытки поясненія, что это можеть значить для мысли, какъ это можетъ быть ею реализовано. Моя доктрина не только подвергается просто глумленію, но я еще обвиняюсь въ ученіи о развеплещении Христа. Здѣсь приходится имѣть дѣло не толь ко съ непониманиемъ, но и съ полнъйшимъ богословскимъ нечувствіемь самой проблемы. Подобная же участь постигаеть и мои идеи, касающіяся евхаристическаго богословія. Конечно, для Опредъленія не существуєть всей той многовъковой борьбы около проблемъ евхаристическаго богословія, которое въ частности для православнаго богословія имьло послыдствіемь его зараженіе латинской теоріей транссубстанціаціи. Моя обшая мысль, что Господь возвращается на землю въ Божественной Евхаристіи, облекается Своимъ прославленнымъ Тъломъ и въ него таинственно включаетъ евхаристическіе элементы, св. Дары, для духовно-тълеснаго причащенія, расцънивается такимъ образомъ, что « и тъни подобныхъ представленій нътъ въ ученіи св. Церкви», и это есть «фантазія перемупрившаго богослова», которыя «ничего общаго не имъють съ ученіемъ всего историческаго Христіанства».

Извративъ, какъ мы видъли, догматъ Вознесенія, Опредъленіе переходить далье нь извращенію догмата Второго пришествія, который выражень въ Символь въры слъдующими словами: «и паки грядушаго со славою судити живымъ и мертвымъ, его же царствію не будеть конца». Здісь говорится о новомъ возвращеніи Христа въ міръ и Его вопареніи въ міръ. Эта мысль поясняется въ новозавътныхъ пророчествахъ какъ преображение этого міра, явленіе «новаго неба и новой земли», соществіе съ неба Небеснаго Іерусалима, въ которомъ Господь будеть жить вмъсть съ Своимъ Человъчествомъ. «И увидъль я новое небо и новую землю, ибо прежнее небо и прежняя земля миновали, и моря уже нъть. И я Іоаннь увидьль святой городь Іерусалимь, новый, сходящій оть Бога съ неба, приготовленный какъ невъста, украшенная для мужа своего. И услышаль я громкій голось сь неба, говорящій: Се скинія Бога съ человъками, и Онь будеть обитать съ ними; они будуть Его народомъ... И вознесъ меня въ духъ на великую и святую гору и показаль мнь великій городь, святой Іерусалимь, который нисходиль съ неба отъ Бога... Храма же я не видъль въ немъ, ибо Господь Богъ Вседержитель — храмъ его и Агнецъ... И ничего уже не будеть проклятаго, но престоль Бога и Агнца будеть въ немъ, и рабы Его будутъ служить Ему» (Откр. XXI, 1-3, 10, 22; XXII, 3-4).

Изъ приведеннаго явствуеть съ очевидностью, что будущее Царствіе Христово имъетъ быть на преображенной землъ, въ сошедшемъ съ неба градъ Іерусалимъ для народовъ, которые принесутъ туда свою «славу и честь»; однимъ словомъ, Царствіе Божіе для твари совершится въ этомъ міръ, «на землъ». Что же мы находимъ по этому поведу въ Опредъленіи? А вотъ что: «такими его (т.е. моими) представленіями и категорическимъ заявленіемъ о недопустимости никакого «тъла плоти» въ міръ небесный отвергается и ученіе Православной Церкви о будущемъ блаженствъ святыхъ людей послъ Страшнаго Суда Христова съ воскресшими и прославленными тълами славы въ не бе с но мъ царства и будетъ состоять въ полнотъ богообщенія, какъ и сказано въ Апокалипсисъ: «се скинія Бога съ человъками, и Онъ будетъ обитать съ ними» (Гл. ХХІ, 3), какъ, значитъ, и они съ Нимъ.

Снова не въришь свеимъ глазамъ, читая такую эсхатологію. Оказывается, согласно Опредълснію, что будущее Царство Христово имъеть быть не въ этомъ тварномъ міръ на земль, но въ небесномъ царствъ Пресвятой Троицы, иными словами, прославленное человъчество будеть вознесено на небо въ лоно Пресвятой Троицы. Откуда взято это странное и отнюдь не православное ученіе о всеобщемъ вознесеній, которое, очевидно, какъ приходится заключать, имъеть произойти посль Второгс пришествія и тьмъ самымъ предполагаеть, очевидно, и новое, второе вознесеніе. Христа на небо уже вмъсть со всьмъ человъчеством 1? Такое ученіе не имъеть для себя никакого основанія въ ученіи Церкви и прямо противоръчить, какъ мы видъли, Слову Божію. Потому оно можеть быть сближаемо только съ Оригеновскимъ ученіемъ объ апокатастасисъ, который состоитъ въ упразднении этого міра и въ возвращении душъ въ пренебесное изначальное состояніе. И замъчательно еще, что эта странная доктрина подтверждается текстомь Откр. ХХІ, 3, который говорить какь разь о Небесномь Іерусалимъ, сощелщемъ на землю, и о Царствъ Христовемъ на вемлъ.

Но пойдемъ далъе.

Здъсь мы приближаемся къ тому, что въ Опредъленіи является поистинъ потрясающимъ, а именно мы читаемъ здъсь: «тъмъ же крайнимъ субъективизмомъ и произволомъ совершенно и по духу своему недопустимыми въ православномъ писатель, тъмъ болье богословь отличаются и другія измышленія о. Булганова, напримъръ о безгръшности Божіей Матери, какъ совершенномъ явленіи и откровеніи Третьей Божественной Vnостаси Св. Пуха и о богоматернемъ существъ». Я ужасаюсь, читая эти строки. Какъ! «безгръшность Божіей Матери» есть «крайній субтективизмъ, недопустимый въправославномъ писатель», и есть «измышленіе»? Значить, для православнаго писателя, вопреки всемь свидетельствамь богослужебныхъ текстовъ, признается соотвътственнымъ произносить хулу на Пречистую и Пренепорочную и приписывать Ей личные гръхи? (Конечно, при признании личной безгръшности Богоматери не устраняется «первородный грѣхъ», который, какъ общую немощь, Она раздъляеть съ человъческимъ родомъ). Пусть же тогда предъ лицомъ всего христіанскаго міра будеть указано, какіе именно гръхи утверждаются въ Честнъйшей херувимъ и Славнъйшей безъ сравненія серафимъ (\*).

Далъе слъдуетъ рядь тенденціозныхъ и несправедливыхъ обвиненій въ томъ, что я «игнорирую авторитетъ вселенскихъ соборовъ», отношусь «съ презрительнымъ пренебреженіемъ къ ученію свв. Отцовъ», чему приводятся примъры. Читатель мочихъ сочиненій безъ труда убъдится, въ какой степени это невърно: задача моего богословствованія именно и опредъляется б о г ословскимъ уразумъніемъ догматическихъ опредъленій Церт

<sup>\*)</sup> Въ отношеніи моихъ богословствованій о Предтечѣ, «Ангелѣ, посланномъ предъ лицомъ Господнимъ», говорится, что мое ученіе «взято исключительно изъ однихъ его софійныхъ измышленій, а не изъ священнаго писанія, а равно и не изъ святоотеческихъ твореній». Въ отвѣтъ скажу, что на самомъ дѣлѣ, можетъ бытъ, ни одно изъ моихъ писаній не документировано въ такой степени библейски, литургически, иконографически, какъ это.

причемъ мною оказывается самое отвътственное вниманіе изучению св.-отеческой традиціи, какь это я и дълаю во всьхь отпъльныхъ случаяхъ изслъдованія. Но при этомъ я не могу отказаться отъ права и обязанности примънять и истор ическіе масштабы въ этомъ изучении, соотвътственно современному состоянію патристической науки, и воспретить это, какъ фактически хочеть этого Опредъленіе, значить воспретить вообще научное богословіе что возможно только при невъдъніи о пъйствительномъ состояніи научнаго богословія въ наши дни. Твореніямъ свв. Отцовъ, при всей важности и авторитетности этихъ писаній. отнюдь не можеть быть приписываема непогращительность сужленія. Ихъ миснія между собою различаются (иногда вплоть до взаимнаго анаоематствованія, какъ было, напримъръ въ случаъ между свв. Кирилломъ Александрійскимъ и блаж. Өеодоритомъ), на нихъ лежитъ опредъленная печать эпохи. Вообще ученіе о непогръщительности святоотеческихъ твореній, подобной Слову Божію, есть ересь для Православія, которая была свойственна средневъновью, въ частности эпохъ Флорентійскаго собора (\*). Православное отношение къ вопросу выражено слъдующими словами столь консервативнаго богослова, какъ митрополитъ Макарій: (Введеніе въ православное богословіе, § 141).

«Приписывая полный авторитеть всёмъ отцамъ и учителямъ вмъстъ, когда они согласно утверждаютъ что-либо въ ученіи о предметахъ Божественнаго откровенія, мы должны помнить: 1) что вовсе нельзя приписывать такого же авторитета каждому Отну перезнь. При всей своей святости, при всем обили духовныхъ дарованій, св. Отцы не были богодохновенны, подобно св. Пророкамъ и Апостоламъ, и потому писанія отеческія никогда не должно сравнивать съ каненическими книгами Свящ. Писанія. Святые Отцы не были непогръшимы каждый порознь, напротивъ, могли погръщать и нъкоторые, дъйствительно, погръщали; 2) что вовсе недьзя приписывать Отцамъ и учителямъ такого же авторитета въ тѣхъ случаяхъ, когда они разногласятъ между собою... 3) что вовсе нельзя приписывать св. Отцамъ и учителямъ такого же авторитета, когда они разсуждають не о предметахъ Божественнаго Откровенія... Наконецъ, не должно соблазняться встръчающимися иногда несогласіями того или другого древняго уважаемаго учителя Церкви касательно некоторыхъ откровенныхъ истинъ съ единодушнымъ ученіемъ всёхъ прочихъ пастырей, а надобно смотръть на это несогласіе, какъ на частное мивніе учителя.»

При свътъ этого трезваго и здраваго сужденія, вдабавокъ къ которому надо еще вспомнить о существованіи исторической науки, непрестанно уточняющей наши знанія въ области патристики, можно оцънить критическіе пріемы Опредъленія, для котораго всякое прикосновеніе критики является уже уничиженіемъ авторитета св. отцовъ.

Й конечно историческая наука, непрестанно дающая намъ новый матеріалъ, побуждаеть къ пересмотру и переоцънкъ и

<sup>\*)</sup> Эта мысль получаетъ наиболъе отчетливое выражение у кардинала Виссаріона Никейскаго, бывшаго здъсь выразителемъ общихъ взглядовъ эпохи: ученія отцовъ «должны имъть у насъсилу каноновъ въры, и мы должны почитать и върить имъ наряду съ Св. Писаніемъ» (Migne, Ser. gr. t. 161, с. 556). Ср. У тъш и тель, стр. 144 слл.

древнихъ авторовъ, и ихъ ученія. Такого рода сужденія историко-критическаго характера, разумѣется, имѣются въ моихъ сочиненіяхъ, гдѣ мнѣ приходится имѣть такъ много дѣла съ патристическими текстами. И всѣ они ставятся мнѣ на счетъ Опредѣленіемъ какъ выраженіе непризнанія съ моей стороны святоотеческаго авторитета.

Если читать богословскія сочиненія патентованныхъ православныхъ богослововъ, работавшихъ притемъ при наличій духовной цензуры, вездь мы встръчаемь эту критику источниковъ и ея отрицаніе означало бы прямое запрещеніе научной работы. Не мышало бы при этомъ еще вспомнить о томъ, какая нелегкая апологетическая задача ложится на плечи православнаго богослова, который невъдущимъ о фактическомъ науки представляется не признающимъ авторитетовъ. Не стоить останавливаться на отдъльныхъ инвективахъ, хотя и безъ труда можно было бы дать на нихъ отвътъ. Больше всего достается мнь, конечно, за историческую реабилитацію, которую по мотивамъ чисто научно-историческимъ я дълаю Аполлинарію, Послъдній, по моему разумънію, вовсе не быль «аполлинаристомъ». поскольку мысль его была неправильно понята, какъ и Несторій, по крайней мъръ, въ концъ жизни также не былъ «несторіанцомъ», какъ это спедуеть заключить изъ новооткрытаго его трактата «Гераклида». Эти историческія сужденія о лицахъ и бегословскія оцінки ихъ идей подають поводь обвинять меня въ приверженности ересямъ «аполлинаріанизма» и «несторіанства», осужденнымъ Церновію. Что могу я сказать въ свою зашту предълицомъ подобнаго извращенія моихъ намъреній? Не буду вовсе останавливаться на томъ поношеніи, которое достается на мою долю по поводу моей юбилейной («Ховарской») ръчи, имъвшей только одну тему: върность Перкви въ живомъ преданіи, ибо буква мертвить, духъ животворить.

Въ заключение отъ меня требуется публичное отречение отъ моего «еретическаго ученія о Софіи». Какь и вь указѣ м. Сергія, опредъление не содержить никакихъ формуль, въ которыхъ выражалось бы осуждаемое мнъніе и ему противопоставлялось бы православное ученіе. Что значить вообще отречься отъ ученія о Софіи предъ лицомъ а) библейскаго ученія о Софіи, б) литургическихь текстовь софійныхь службь, в) иконографіи и храмостроительства, г) опредъленнаго цикла патристическихъ текстовъ, д) богословской мысли? Должень ли я все это отвергнуть безъ пспытки разобраться во всемъ этомъ матеріаль? Прибавлю также, что в с в мои сочинения посвящены богословскому выяснение тьхъ или иныхъ догматовъ православія (это допускатся, какъ бы нехотя, и Опредъленіемъ: «проф. Булгановъ высназываетъ вь своихъ сочиненіяхъ не мало совсьмъ иныхъ мыслей и въ особевности смягчающихъ оговорокъ (!), которыя являются часто пріемлемыми съ православно-христіанской точки зрѣнія»). Отречься оть своихъ сочиненій значило бы поэтому отречься не только отъ своего богословія (независимо отъ того, возможно ли это или невозможно), но прежде отъ тъхъ догматовъ, которые я въ нихъ исповедую и раскрываю. Въ свою очередь само Определеніе, которое притязаеть быть нормой православнаго богословствованія, допускаеть, какъ мы видъли, рядъ болье или менье крупныхъ погръшностей относительно тъхъ догматовъ, которыхъ оно насается: о боговоплощении, о вознесении, о свътъ Оаворскомъ, о будущемъ царствъ Христовомъ, объ источникахъ богословія.

Но самое тяжелое, съ чѣмъ совершенно не мирится моя совѣсть, какъ православнаго священника, есть содержащееся въ немъ утвержденіе, что Пресвятая Богородица имѣетъ грѣхи.

Эти свои недоумънія симъ я повергаю на благоусмотръніе Вашего Высокопреосвященства.

Январь 1936 года. Сергієвское Подворье въ Парижъ.